
Isolda Tschitschinadse

Zu einigen ikonographischen Besonderheiten  der Miniaturen des Evangeliums  von Mokwi

Die originelle mittelalterliche Kunst Georgiens zeugt
von starken eigenen künstlerischen Traditionen und von
ihrem unabhängigen Entwicklungsweg. Besonders aus-
drucksstark traten diese Züge in der Miniaturmalerei in
Erscheinung, in der künstlerischen Gestaltung der
handgeschriebenen Bücher.

In der zweiten Hälfte des 13. Jahrhunderts entfaltet
sich die Miniaturmalerei im byzantinischen Gebiet so-
wohl in stilistischer als auch in ikonographischer Bezie-
hung unter neuen Aspekten.  Das fand in den illuminier-
ten Handschriften Georgiens  eine originelle Widerspie-
gelung.

Einerder  in künstlerischer Hinsicht interessanten und
bemerkenswerten Codices dieser Periode ist das soge-
nannte Evangelium von Mokwi aus dem Jahre 1300
(aufbewahrt  im K. Kekelidse-Handschriften-Institut der
Akademie der Wissenschaften der Georgischen SSR in
Tbilissi unter der Chiffre Q-902).

Schon bei der ersten Betrachtung des Denkmals be-
eindruckt die Meisterschaft in der Ausführung des ge-
malten Dekors. Die reich verzierten Initialen von unter-
schiedlicher Form und die Miniaturen,  die auf goldenem
Grund in schönen hellen Farbtönen ausgeführt sind, er-
scheinen in künstlerischer Einheit mit dem Textblock,
der durch breite Felder abgegrenzt ist. Das gesamte ma-
lerische Dekor verleiht dem Evangelium von Mokwi ei-
nen prächtigen und erlesenen  Charakter.

Einmalig für die georgischen Handschriften ist die
Auswahl der Komposition für die Miniaturen auf jedem
Blatt (7, 8), wobei zahlreiche Miniaturen (155) zusätz-
lich noch innerhalb des Textes auftauchen. Die Miniatu-
ren auf den einzelnen Blättern verkörpern ein durch-
dachtes System, das mit Kompositionen, die die Dar-
stellung der Gottesmutter beinhalten, beginnt und en-
det. Es handelt sich um die Szenen der �Deesis� (heute
verloren)/!/ und des �Stifters vor der Muttergottes mit
dem Kind�. Die übrigen Miniaturen der gleichen Art
enthalten folgende Darstellungen: �Der Evangelist
Matthäus� (Bl. 12v), �Die Genealogie Christi�
(Bl. 14r), �Der Evangelist Marcus� (BI. 105v), �Der
Evangelist Lucas� (Bl. 161 v), �Der Evangelist Johan-
nes� (Bl.254v), �Mariä Himmelfahrt� (B1.327v). All
diese Miniaturen fungieren als selbständige Komposi-
tionen,  kommen quasi einem Gemälde gleich.

Die Miniaturen mit der Darstellung der Evangelisten
(jeder  ist von individuellem Charakter)  enthalten  solche f
ikonographischen Besonderheiten wie die Darstellung
des Apostels Petrus vor dem Evangelisten Marcus und
der Muttergottes vor dem Evangelisten Lucas; Der
Evangelist Johannes,  der seinem Schüler Prochorus dik-
tiert,  sitzt vor einer Höhle in der Wüste.

Die paarweisen Darstellungen der schreibenden
Evangelisten und der Apostel vor ihnen sind selten an-
zutreffen, haben aber doch eine recht stabile Ikonogra-
phie: Das früheste Beispiel sind zwei Miniaturen aus ei-
nem griechischen Evangelium des 11. Jahrhunderts,  das
in der Patriarchalbibliothek zu Jerusalem aufbewahrt
wird (Ta You, 56).72/ Auf einer Miniatur sind der Evan-
gelist Marcus und der Apostel Petrus vertreten, auf ei-

ner anderen der Evangelist Lucas und der Apostel Pau-
lus. Im Evangelium Nr.60-A vom Athos, das aus dem
12. Jahrhundert  stammt,  ist vor dem Evangelisten Mat-
thäus Jesus Christus im Himmel dargestellt, vor dem
Evangelisten Marcus der Apostel Petrus, vor Lucas die
Muttergottes  mit segnender Geste und vor dem Evange- <
listen Johannes, der dem Prochorus diktiert, der Ster-
nenhimmel und eine segnende Rechte.73/ In einem grie-
chischen Evangelium vom Ende des 13. Jahrhunderts
aus der Staatlichen Volksbibliothek in Leningrad (greö.-
101) steht hinter dem Evangelisten Marcus der segnende
Apostel Petrus, vor dem Evangelisten Lucas der seg-
nende Apostel Paulus, der sitzende Johannes diktiert
dem Prochorus in einem Gebäude. /4/ Das Erscheinen
der Apostel neben dem Evangelisten ist nach Ansicht
von Pokrovskij eine anschauliche Bestätigung der Über-
lieferungen, die mit der Geschichte des Evangeliums
verknüpft sind: Marcus galt als Schüler des Petrus und
Lucas als Schüler des Paulus.75/

Die Gestalt des sitzenden und einer Stimme vom
Himmel lauschenden Evangelisten Johannes geht auf
die Kunst der Zeit vor dem Ikonoklasmus zurück, die
von der antiken Kunst die Darstellung des sitzenden
Dichters entlehnte,  der über die Schulter auf seine Muse
blickt./6/ Eine ähnliche Pose des Evangelisten Johannes
sehen wir auf einer Miniatur aus der Handschrift Nr. 71
der Nationalbibliothek Athen (10. Jh. )./7/ Ebenso wie
diese Handschrift ist das Evangelium von Mokwi da-
durch besonders wertvoll, daß cs den Porträttyp des
Evangelisten bewahrt, der in der frühbyzantinischen
Zeit am populärsten war.

Die Darstellung der Muttergottes vor Lucas ist eine
Bestätigung der Überlieferung, derzufolge der Evange-
list Lucas ihr Porträt  schuf, außerdem ist im Evangelien-
text des Lucas der Muttergottes viel Raum gewidmet. In
den erhalten gebliebenen Denkmälern der georgischen
Miniaturmalerei tritt die Muttergottes vor Lucas erst-
mals im Evangelium von Alawerdi auf (A-484 aus dem
Jahre 1054).18/ In derselben Handschrift ist vor dem
Evangelisten Marcus die Halbfigur des segnenden Apo-
stels Petrus dargesellt. Wir vermuten sogar, daß in der
Miniatur der Handschrift von Mokwi vor Lucas, der in
der gewöhnlichen Pose des schreibenden Evangelisten
dasitzt, auf einem Gestell in rotem Rahmen die Ikone
der Muttergottes  liegt. An dieser Stelle ist die Miniatur
stark beschädigt. Das Porträt der Muttergottes  malt der
Evangelist Lucas in einer Handschrift des 11. Jahrhun-
derts aus der Patriarchalbibliothek in Jerusalem (Ta
You, 14)797, in einer Miniatur des Codex 1427 aus dem
Museum von Patmos (M. S. 330)710/ und in Miniaturen
später russischer Handschriften. /11/

Die unikale ikonographische Redaktion der Kompo-
sition der Genealogie Christi im Evangelium von Mokwi
besteht aus 42 büstenartig dargestellten Personen. Die
einzelnen Heiligengestalten unterscheiden sich durch
eine individuelle Charakteristik. Die Komposition ins-
gesamt ist als Tafel mit den Miniaturdarstellungcn der
Heiligen einschließlich der Muttergottes aufzufassen.

Eine Genealogie Christi in ähnlicher Ausführung ist

91



uns unbekannt,  aber  allgemein begegnet  die Genealogie
Christi  in Form von Porträts  der Urväter  und Vorfahren
beginnend mit dem Codex von Rabulia  (586) in byzanti-
nischen Handschriften in verschiedenen ikonographi-
schen Varianten.

Im Evangelium von Gelati (12. Jh.) liegt sie in einer
kleinen Miniatur vor./12/ Im II.  Evangelium von
Dshrutschi (12. Jh.) besteht  sie aus vier Miniaturen/13/,
im Evangelium der Pariser Nationalbibliothek gr. 74
(11.  Jh.) sind die Vorfahren Christi in Medaillons auf
Kanons dargestellt/14/, im Codex der Bibliothek Flo-
renz Plut., VI23 (11. Jh.) findet sich auf mehreren Blät-
tern eine friesartige  Darstellung  der Vorfahren  Christi./
15/ In der Handschrift  gr.  914 (11.  Jh.) in der Pariser  Na-
tionalbibliothek besteht sie nur aus drei Figuren: Chri-
stus � Abraham  � David. 116/

Die Miniatur  des Evangeliums  von Mokwi kommt  der
Miniatur mit der Darstellung  der Vorfahren Christi aus
dem Codex von Katen (Ende  des 10. Jh. und Anfang  des
11. Jh . )/l  7/ mit der individuellen  Charakteristik  eines  je-
den Heiligenbildes  nahe.

Im 13.-14.  Jh. wuchs das Interesse  an den Vorfahren
Christi besonders  an. Wie A.Grabar  vermerkt, begann
man im 13.-14.  Jh. sogar  das Familienporträt in der Art
der Genealogie  Christi  darzustellen.  /18/

�Mariä Himmelfahrt�  stellt  eine für die künstlerische
Gestaltung des georgischen handgeschriebenen Buches
seltene Komposition dar. Die Komposition �Mariä
Himmelfahrt�  ist gemeinsam mit der  Szene des �Herab-
steigens des heiligen Geistes� dargestellt. Diese für die
monumentale Malerei charakteristische Szene (vor al-
lem in Kirchen,  die der Muttergottes  geweiht waren) ist
auch für die byzantinischen Handschriften eine seltene
Erscheinung.  Sie erscheint  in einer Liturgierolle  der Pa-
triarchalbibliothek Jerusalem (Ende des 11. Jh.)/19/, in
dem Evangelium Iviron 1 (.12. Jh.) aus der Iberischen
Laura vom Athos/20/, in dem Evangelium Nr. 118, das
in der Athener Nationalbibliothek aufbewahrt wird
(OK.  1450) und in dem armenischen Evangelium Targ-
mantschaz, das im Matenadaran verwahrt wird (Hand-
schrift Nr. 2743 aus dem Jahre 1232).1221

Die Darstellung der Gottesmutter und der vor ihr
knieenden Gestalt des Stifters, des Erzbischofs Daniel
von Mokwi, schließt den Zyklus der Miniaturen mit ei-
nem ganzen Blatt sowie die allgemeine Gestaltung des
Codex ab. Die Muttergottes  ist im Typ der Vevea Elpis
(als Fürsprecherin und Verkörperung der Hoffnung)
vertreten. Sie gehört zum Ikonentyp der Vermittlerin

und begegnet in Denkmälern der Ikonenmalerei, der
Miniatur  und Malerei  Georgiens,  Byzanz� und Rußlands
vom 12.-16.  Jahrhundert. Umfangreiches Material
wurde zu dieser Frage in der Arbeit von Mirian Tatiö-
Dzurid �La Vierge de la Vraie Espdrance,  simboli  com-
mune aux arts byzantin, georgien et slave� (Beo-
grad 1979) gesammelt. Der Miniatur des Evangeliums
von Mokwi mit der Darstellung der Muttergottes und
des Stifters  steht in ikonographischer Hinsicht die Mi-
niatur der Handschrift Nr.  65 aus dem Athener Diony-
sios-Kloster  nahe (OK aus dem Jahre 1313).1231

Das Thema der Muttergottes erfährt eine breitere
Entfaltung  in den Kompositionen  der in den Text  einge-
streuten Miniaturen, wo mit außergewöhnlicher Aus-
druckskraft  und sogar mit räumlichen  Zäsuren  die Figur
der Gottesmutter herausgearbeitet wird. In diesen
Kompositionen treten die entsprechenden Emotionen
� Unruhe, Kummer, Leid � akzentuiert hervor
(Bl.  17v,  45r, 98v, lOOru.a.).

Auf diese Weise korrespondieren auch diese zahlrei-
chen Illustrationen des Evangeliums in ihrer inneren,
gedanklichen Bedeutung  organisch mit den Miniaturen
auf den ganzen Blättern.

Die besondere Akzentuierung der Gestalt der Mut-
tergottes  in den Miniaturen mit einem ganzen Blatt als
Symbol der wahren Hoffnung  (die Muttergottes  als Ver-
mittlerin und Fürsprecherin,  die zur Erlösung  führt)  er-
klärt sich dadurch,  daß dieses Evangelium für das Klo-
ster von Mokwi angefertigt  wurde » das der Muttergottes
geweiht wär.

Das Ende des 13. Jahrhunderts,  die Zeit der Entste-
hung des Evangeliums von Mokwi, war eine schwere
Zeit für das georgische Volk: die Zeit des Einfalls der
Mongolen, der Zersplitterung des Landes in einzelne
Teile. Auch unter  diesem Aspekt hat die Hervorhebung
der Gestalt  der Muttergottes,  die in Georgien  besonders
verehrt wurde und der der Legende  zufolge  das Land als
Lehen zufiel, offenbar einen besonderen Sinngehalt:
den Ausdruck des Flehens um Fürsprache in dieser für
Georgien  schweren historischen Zeit.

Obgleich  die Miniaturen  des Evangeliums  von Mokwi
ein klassisches Beispiel für den Stil der Paläologen in
Georgien sind und sich durch eine ausgeprägt illusioni-
stische Art der Ausführung auszeichnen, tritt in der
Auswahl der Miniaturen die Individualität und Unab-
hängigkeit des georgischen Künstlers Eprem von den
byzantinischen Originalen hervor.

Literatur

1 Kondakov.N., Bakradze.  D.: Opis�  pamjatnikov  drevnosti
v nekotorych chramach i monastyrjach Gruzii, Sankt Pe-
tersburg 1890, S. 76-79.
Smerling, R.: Obrazcy dekorativnogo ubranstva gruzin-
skich rukopisej.  Tbilisi 1940, S. 60-63.
Amiranaävili, §.: Gruzinskaja miniatjura, Moskva 1966,
S.25.

2 Hatch, W. H.P.: Greek and Syrian Miniatures in Jerusa-
lem. Cambridge,  Mass. 1933, Fig. XXIX, XXX.

3 Pokrovskij, N.: Evangelie v pamjatnikach ikonografii po
miniatjuram  greceskich rukopisej.  OdeSsa 1876. S.XXX.

4 Lichaieva, V.: Vizantijskaja miniatjura. Moskva 1977,
Taf.41.42.43.44.

5 Pokrovskij,  N.: op. eit.,  S. XXX.

6 Buchtal.  H.: A Byzantine Miniature  of the Fourth Evange-
list and its Relative. DOP. 15. 1961. S. 127-139,  Fig. 1-16.

7 Buchtal. H.: op. cit.. Fig. 1. folio 158 v.
8 Smerling.  R.: op. cit..  Taf.  V.
9 Cyril Mango: The Art of the Byzantine Empire 312-1453.

London 1972.
10 Belting. H.: Das illuminierte Buch in der spätbyzantini-

schcn Gesellschaft. Heidelberg 1970. Taf.  V, 7.
11 Rozanova.N.:  K voprosu  ob izobrazenii  chudoznika  v drev-

nerusskom iskusstve (in: Gosudarstvennaja Tret'jakov-
skaja Galereja, Materialy i issledovanija, Leningrad 1983,
S. 18-30).

12 AmiranaSvili,  S.: op. cit.,  Taf.  35.
13 Die Handschrift wird in Tbilissi im K. Kekelidsc-Hand-

92



schriften-lnstitut der Akademie der Wissenschaften der
Georgischen SSR aufbewahrt: H-1667, B1.9v, lOr, lOv,
11 r.

14 Shigebumi  Tsuji:  The Headpiece  miniatures  and Genealogy
pictures  in Paris. Gr.  74, DOP, 25, 1975, Fig. 1,2, 3, 4.

15 Ebenda,  Fig. 7, 8, 9.
16 Pokrovskij,  N.: op. cit.,  S. XXVIII.
17 Lazarev, V.: Storia della pittura bizantina. Torino 1967,

Taf.133,  134, 135, 136.
18 Grabar, A.: Une Pixide in ivore a Dumbarton  Oaks, Quel-

ques notes sur Part profane pendant les derniers  siöcles de
1�empire byzantine. DOP, 15, 1961, S. 131.

19 Grabar. A.: Un rouleau liturgique Constantinopolitain et
ses peintures. DOP, 8, 1954, Fig. 20.

20 Pelekanidis,  S., Christou, P., Tsioumis Ch., Kadas  S.: The
Treasuresof  mount Athos. VoL2, Athens 1975, Fig. 6.

21 Pokrovskij, N.: op. cit.,  S. XXI.
22 Drampjan,  J., Korchmazjan, E.: Chudoicstvennye  sokro-

viäda Matcnadarana.  Moskva 1976, 111.64.
23 Pelekanidis,  S.: op. cit., Bd. 1, Fig. 123.

Johanna Flemming

Der heilige Krieger  Georg und die Geschichte  des georgischen Volkes  �
Bemerkungen  zur Ikonographie/1/

Eine Legende,  deren Kenntnis  ich der Jubilarin  Gertrud
Pätsch verdanke,  läßt deutlich  werden,  daß im alten Ge-
orgien dem Soldatenheiligen Georg hohe Verehrung
und warme Liebe entgegengebracht wurden. Christus,
Elias und Georg wandern über Land, bekommen Hun-
ger und erbitten  der Reihe nach bei den Bauern  Speise.
Christus und Elias sind den Bauern nicht bekannt und
werden abschlägig beschieden, Georg aber wird mit
Herzlichkeit begrüßt, erhält Lebensmittel und braucht
sie nicht einmal zu bezahlen. Seit Jahren ist es ein
Wunsch der Jubilarin,  die Frühform  der Georgslegende
zu klären, deshalb hoffe ich, sie mit ein paar Beobach-
tungen zur Ikonographie  dieses  Soldatenheiligen in der
georgischen Kunst erfreuen  zu können.

Das weltberühmte Triptychon von Chachuli besitzt
zwei Goldcmails mit dem Brustbild des heiligen Georg.
Das eine, ein kleines Rundmedaillon, befindet sich
rechts neben der Ikone der Gottesmutter, das andere,
ein kleines quadratisches Plättchen, links unter der
Ikone. Die beiden Emails  zeigen Georg  in unterschiedli-
cher Tracht und, wie ich meine, in zwei unterschiedli-
chen Funktionen, die beide unmittelbar auf die Ge-
schichte des georgischen Volkes bezogen sind. Ich
möchte versuchen,  die beiden Aufgaben,  die der heilige
Georg im Ensemble der bilderreichen Schauwand des
Triptychons zu erfüllen hat, möglichst genau zu erfas-
sen./

Das  Triptychon  von Chachuli  ist eine Ikone der beten-
den Gottesmutter  im Typus  der sogenannten  Hagiosori-
tissa von 54 cm Höhe  � leider nur fragmentarisch  erhal-
ten � in einem großen und prächtigen triptychonförmi-
gen Gehäuse, das mit zwei Türen verschlossen werden
kann. Das in der zweiten Hälfte  des 10. Jahrhunderts  ge-
schaffene Werk der Goldschmiedekunst wurde in der
ersten Hälfte des 12. Jahrhunderts mit einer neuen,
überreich geschmückten inneren Verkleidung ausge-
stattet. Die teils goldene und teils silbervergoldete, mit
getriebenen Ranken gezierte Folie ist mit Edelsteinen
und Perlen, mit figürlichen und ornamentalen Gold-
emails dicht besetzt. Man zählt rund einhundert figürli-
che Darstellungen,  Schöpfungen  aus verschiedenen  Zei-
ten und Ländern.  Die ursprüngliche  Zahl läßt sich nicht
ganz genau angeben, da einige verlorengegangene mit-

telalterliche Emails teilweise durch neuzeitliche Email-
malereien und teilweise durch Edelsteine ersetzt wur-
den. In der bisherigen Forschung wurden die meisten
der mittelalterlichen Emails am Triptychon von Cha-
chuli nur im Hinblick auf ihren Stil untersucht, um Zeit
und Ort ihrer Entstehung  zu ermitteln. Über ikonogra-
phische Probleme  wurde weniger nachgedacht.  Man hat
beobachtet, daß in der Lünette über der Gottesmutter-
Ikone drei ursprünglich nicht zusammengehörige Plätt-
chen mit ganzfigurigen Darstellungen  durch  gleichartige
Rahmungen hervorgehoben und zu einer dreifigurigen
Komposition vereint worden sind,  zu einer  sogenannten
Deesis, dem Fürbittgebet der Gottesmutter Maria und
des Vorläufers  Johannes  vor dem Pantokrator  Christus.
Die übrigen Emails, vor allem die Brustbilder von
Aposteln,  heiligen  Soldaten und heiligen Bischöfen,  die
teilweise  zwei-, drei- und viermal vorkommen,  seien,  so
meint man, in nur dekorativer Absicht in schöner  sym-
metrischer Anordnung  aufgesetzt worden.

Betrachten wir zunächst das Rundmedaillon Georgs
rechts neben der Hagiosoritissa. Er ist ein entschlossen
blickender junger Held mit schwarzem Haar, das in ei-
ner für ihn typischen kurz und rund gehaltenen Locken-
frisur  geordnet  ist. Bekleidet  ist dieser  Georg mit einem
auf seiner rechten Schulter durch eine Fibel geschlosse-
nen Mantel,  der Chlamys,  unter  der ein Hymetion  sicht-
bar wird. Seide mit eingewebten Kreismustern, wie sie
uns von Fragmenten mittelalterlicher Stoffe wohlbe-
kannt ist, bildet das Material des Obergewandes. Ge-
ziert ist es mit einem Tablion, dem Einsatz vor der
Brust, den eine geperlte Saumborte umzieht. Von die-
sem Einsatz  hebt sich ein kleines  Handkreuz  ab,  das Ge-
org als Zeichen seines Martyriums in der Rechten hält.
Den Schmuck des Untergewandes bilden eine von
Punkten begleitete Raute und eine quer verlaufende
Borte mit rechteckigen Mustern. Zu beiden Seiten des
Brustbildes liest man in griechischen Buchstaben
�H AGIOS GEORGEOS*. Die Chlamys über der Tu-
nika ist das Dienstkostüm der Offiziere und Beamten,
gleichsam die Paradeuniform  oder  die �Friedenstracht�.

Dieser  Georg  gehört  zu einer  ganzen  Gruppe  von stili-
stisch gleichartigen Brustbildern,  die auf insgesamt  zehn
Rundmedaillons  dargestellt und in zwei Halbkreisen zu

93


