
Micheil Macharadse

loane Petrizi in der Serie �Philosophisches  Erbe�/1/

Das Werk des berühmten mittelalterlichen  georgischen
Philosophen loane Petrizi stand immer im Blickpunkt
der georgischen Wissenschaftler. Hohe Wertschätzung
brachten  dem Schaffen  Petrizis  Anton Bagrationi,  loane
Batonischwili und Solomon Dodaschwili entgegen.
Kurz und lakonisch  ist Solomon  Dodaschwilis  Einschät-
zung,  der ein hervorragender  georgischer  Philosoph  des
19. Jahrhunderts war: �Petrizi war ein wahrer Philo-
soph, ein überaus beliebter Schriftsteller in Georgien,
ein im Geiste großer und vorzüglicher Mensch seiner
Zeit.�

Die Grundlage  für die wissenschaftliche Erforschung
des Werkes  von loane Petrizi  legte Niko Marr mit seiner
Untersuchung  �loane  Petrizi,  ein georgischer  Neoplato-
niker  des 11.-12.  Jahrhunderts�. 72/ In dieser  Arbeit  wer-
den der neoplatonische Charakter  der Weltanschauung
loane Petrizis und die große Bedeutung  seines Werkes
für die georgische Kultur überzeugend dargestellt. In
der Neuzeit schenken georgische Wissenschaftler dem
Schaffen Petrizis  noch größere  Beachtung,  wovon die in
den Jahren 1937 und 1940 veröffentlichte Ausgabe von
loane Petrizis Werken zeugt. Der Ausgabe waren ein
Lexikon sowie gesonderte Einführungen für beide
Bände beigefügt. Gewaltige Arbeit leisteten für diese
Ausgabe  Schalwa Nuzubidse,  Mose  Gogiberidse  und Si-
mon Qauchtschischwili.

Im Jahre 1942 wurde loane Petrizis originales Werk
�Erklärung  zu Proklos Diadochos  und zur platonischen
Philosophie�, das 1937 herauskam und in den zweiten
Band der Arbeiten Eingang  fand, in russischer  Sprache
herausgegeben. Die Übersetzung  schuf Ilia Parzchawa.
Diese Tatsache war eine äußerst bedeutsame Erschei-
nung für die georgische Kultur,  da loane Petrizis Werk
den Fachleuten und weiten Leserkreisen zugänglich
wurde. Außer den erwähnten Wissenschaftlern veröf-
fentlichten Sch. Nuzubidse und M. Gogiberidse Unter-
suchungen zu einzelnen Aspekten von loane Petrizis
Weltansicht und formulierten interessante Gedanken.
Noch später  widmeten  Schalwa  Chidascheli,  Tamar Ku-
kawa und Guram  Tewsadse  loane Petrizis  Weltanschau-
ung spezielle Forschungsarbeiten.

Nach obigen Ausführungen verwundern die Worte
des namhaften Fachmanns für antike Kultur Alexej
Losew:

�Hier können wir nicht umhin, an einen bekannten Namen
zu erinnern, der leider nicht allen sowjetischen Philosophen
hinreichend bekannt und vertraut geworden ist, � es handelt
sich um den georgischen Philosophen loane Petrizi aus dem
11.-12.  Jahrhundert, der uns eine schöpferische Bearbeitung
dieses Traktats  des Proklos gab (gemeint  ist die , I nstitutio theo-
logica' des Proklos � M. M.) und der es verstand, die tiefe
Kenntnis der Philosophie des Proklos mit der außergewöhnli-
chen Originalität und Tiefe seiner eigenen philosophischen
Theorie in Übereinstimmung zu bringen. loane Petrizis Schaf-
fen, seine ganze Originalität zu erforschen, ist nur durch einen
eingehenden Vergleich seines Werkes mit den Arbeiten des
Proklos möglich, da Petrizi als Übersetzer und Kommentator
unseres Traktats  .Institutio  theologica� in Erscheinung tritt . �73/

Aus A. Losews Worten läßt sich unschwer  ein gewis-
ser Vorwurf herauslesen, und falls dieser Vorwurf be-

110

rechtigt ist, so ist er natürlich hauptsächlich gegen die
georgischen Erforscher der Philosophiegeschichte ge-
richtet.

Vielleicht sind die Untersuchungen der georgischen
Wissenschaftler A. Losew unbekannt, und dies ist die
Ursache  seines  geäußerten Vorwurfs? Aber wer A. Lo-
sews Werk kennt,  der weiß um die Unbegründetheit  ei-
nes solchen Verdachts.  A. Losew ist ein ausgezeichneter
Kenner von Fragen der georgischen Kulturgeschichte,
besonders der georgischen Philosophiegeschichte und
der georgischen Renaissance. Zur Bestätigung genügte
es, auf seine �Ästhetik der Renaissance� zu verweisen,
wo Fragen der georgischen Renaissance bedeutender
Raum gewidmet ist./4/ Als A. Losew in der erwähnten
Arbeit über Fragen der georgischen Renaissance
spricht, bezieht er fast alle Forschungen georgischer
Wissenschaftler ein, die Grundfragen der- georgischen
Kultur gewidmet sind. Daher ist A. Losews Vorwurf
nicht unbegründet und fordert uns auf, loane Petrizis
Philosophie noch größere Beachtung  zu schenken. Un-
sererseits können wir hinzufügen, daß die georgischen
Wissenschaftler trotz zahlreicher Untersuchungen dem
Schaffen des größten georgischen Philosophen loane
Petrizi gegenüber  noch stärker  verpflichtet  sind,  denn in
systematischer Weise ist über die verschiedenen Seiten
der Philosophie Petrizis (Logik, Ethik, Ästhetik...)
noch nichts ausgesagt  worden.

Vor diesem Hintergrund ist es angenehm,  einige be-
deutende Fakten nennen zu können, die im Laufe der
letzten 2-3 Jahre im Zusammenhang  mit der Philosopie
loane Petrizis in Erscheinung getreten sind: 1. In ein
1981 von der Staatlichen Universität Tbilissi herausge-
gebenes  Buch � �Probleme  der Geschichte der mittel-
alterlichen Philosophie�,  Teil I � fand auch loane Pe-
trizi Eingang (Verfasser:  Guram Tewsadse) und wurde
die Originalität seiner Philosophie bei der Lösung des
Problems der Analogie nachgewiesen. Diese Überle-
gung ist auch insofern bedeutsam,  als das Analogiepro-
blem eines  der bedeutendsten  Probleme  der mittelalter-
lichen Philosophie darstellt, und es genügt,  darauf hin-
zuweisen, daß �viele es für das zentrale Problem des
Thomas  von Aquino halten�;  2. Im Jahre 1982 erschien
in Moskau in russischer Sprache Ilia Panzchawas Buch
�loane Petrizi� in der Serie �Denker der Vergangen-
heit�;  3. In dem 1983 in der Deutschen Demokratischen
Republik herausgegebenen Philosophischen Wörter-
buch gibt es neben Plato, Aristoteles, Plotin und ande-
ren großen Philosophen auch einen Artikel über loane
Petrizi; 4. In einem speziellen Sammelwerk, das
A. Losew gewidmet ist, wurde ein interessanter  Beitrag
G.Tewsadses  mit dem Titel �loane Petrizi über die Be-
stimmung des Menschen� gedruckt. In diesem Aufsatz
ist Petrizis Werk aus einer weiteren interessanten Sicht
dargestellt, und die Hauptsache ist, daß seine Philoso-
phie auch unter dem Blickwinkel der Gegenwart inter-
essant wird; 5. Im Band 91 der Serie �Philosophisches
Erbe� wurde loane Petrizis originales philosophisches
Werk �Erklärung� veröffentlicht, das Kommentare
beinhaltet, die loane Petrizi der �Institutio theologica�



des Proklos  hinzugefügt hat. Diese Arbeit besteht nicht
nur aus einfachen Kommentaren,  sondern ist ein origi-
nales philosophisches Werk Petrizis. Die Übersetzung
ins Russische nahm I.Panzchawa vor, die Einführung
und die Anmerkungen verfaßte G.Tewsadse, und die
Redakteure  dieses Bandes  sind G.Tewsadse  und N. Na-
tadse. Letztere verglichen auch den übersetzten russi-
schen Text mit einer altgeorgischen Handschrift des
13. Jahrhunderts.

Die moderne russische Ausgabe der �Erklärung� ist
in vieler Hinsicht bemerkenswert:  1. Die Ausgabe des
Jahres 1942 wurde nach einer Handschrift des 17. Jahr-
hunderts gestaltet, die jetzige dagegen stützt sich auf
eine Handschrift des 13. Jahrhunderts, die die älteste
Fassung der �Erklärung� ist. Erwähnung verdient,  daß
die georgische Handschrift des 13. Jahrhunderts  mit Pe-
trizis  Übersetzung  von Proklos�  Werk �Institutio  theolo-
gica� im Vergleich zu allen anderssprachigen Hand-
schriften die älteste Übersetzung dieses Werkes ist; 2.
Das Erscheinen der �Erklärung� in der Serie �Philoso-
phisches Erbe� ist an sich als bedeutsames Faktum zu
werten,  da sich diese Serie schon lange großer Beliebt-
heit erfreut und darin nur herausragende Philosophen
vertreten sind; 3. Die neue Ausgabe wird von dem in-
teressanten und hochwissenschaftlichen Vorwort �Pe-
trizis philosophische Weltanschauung� eingeleitet, und
am Ende ist sie mit einem wissenschaftlichen Apparat
von insgesamt 262 Anmerkungen versehen. Aus der
Einführung  geht ebenso  wie aus den Anmerkungen klar
hervor,  daß der Verfasser  alle Arbeiten und Überlegun-
gen berücksichtigt hat, die es in georgischer, russischer
und anderen  Sprachen über die Philosophie  loane Petri-,
zis gibt. All das berechtigt uns schon im voraus zu der
Feststellung: Die moderne russische Ausgabe der �Er-
klärung� loane Petrizis  mit Einführung  und Anmerkun-
gen schafft sowohl Fachleuten als auch interessierten
Lesern eine vollständige Vorstellung von loane Petrizis
philosophischer Weltanschauung,  seinen Quellen, Ver-
bindungen und Einflüssen.

Die Epoche,  in der loane Petrizi  wirkte,  war durch ei-
nen besonderen Aufschwung  der georgischen Kultur  ge-
kennzeichnet. Zu dieser Zeit machte man sich in Geor-
gien intensiv das antike Kulturerbe  zu eigen und entfal-
tete eine gewaltige Übersetzertätigkeit. Aber die geor-
gischen Gelehrten übernahmen keineswegs blind die
Kultur ihrer Nachbarvölker, auch die umgekehrte Er-
scheinung trat auf, die Beeinflussung durch die georgi-
sche Kultur, auf die Niko Marr hinwies.5 Petrizis Werk
war die logische Folge der damaligen georgischen Kul-
turentwicklung. Daher ist die Position von Sch. Nuzu-
bidse und M. Gogiberidse  völlig berechtigt,  wenn sie Pe-
trizis Werk, seine philosophische Weitsicht in die Ge-
schichte der Weltphilosophie einbeziehen. Diese Posi-
tion wird von G.Tewsadse weiterentwickelt: �Petrizis
Erbe hat große Bedeutung  zur Ermittlung  der Entwick-
lungswege der mittelalterlichen Philosophie im Orient�
(Vorwort,  S.3).

Die in der Philosophiegeschichte bestehende platoni-
sche philosophische  Strömung  und die aristotelische  phi-
losophische Strömung übten starken Einfluß auf das
Denken des Mittelalters  aus, was auch in der geistigen
Situation Georgiens Ausdruck fand. Die Philosophie
des Aristoteles  bürgerte  Arsen Iqaltoeli  in Georgien  ein ,
und die Philosophie Platos drang über die Neoplatoni-
ker in Georgien ein. Welche philosophische Strömung
für das damalige georgische Geistesleben annehmbar

war, ist nicht so leicht zu klären. Doch den Fakten nach
zu urteilen  , kommt wohl den Anhängern  der Philosophie
Platos  größeres  Gewicht  zu . Das bedeutet  aber  durchaus
keine negative Haltung gegenüber der Philosophie des
Aristoteles.  Deswegen  erscheint uns G.Tewsadses  Posi-
tion gerechtfertigt, wenn er beide philosophische Strö-
mungen objektiv vom historischen Gesichtspunkt beur-
teilt.

G.Tewsadse zufolge gelangte die Philosophie Platos
auf zwei Wegen in die georgische Kultur: durch den
areopagitischen Ncoplatonismus, dessen Vertreter Ep-
rem Mzire war, und durch den Neoplatonismus  des Pro-
klos, dessen Vertreter  loane Petrizi war,  dessen Grund-
prinzipien in der �Erklärung� wiedergegeben sind.
Folglich gibt es in der georgischen Philosophie  des Mit-
telalters drei Grundrichtungen: die aristotelische (Ar-
sen Iqaltoeli), den areopagitischen Neoplatonismus
(Eprem Mzire) und den Neoplatonismus des Proklos
(loane  Petrizi).

Da der Einfluß der platonischen Philosophie auf die
georgische Kultur der folgenden Zeit offensichtlich ist,
ergibt sich natürlich die Frage nach dem Verhältnis  der
in Georgien bestehenden beiden Richtungen der plato-
nischen Philosophie. G.Tewsadse lenkt die Aufmerk-
samkeit auf eine sehr interessante und äußerst bedeut-
same Tatsache: loane Petrizi, der die vorausgehende
Philosophie und ihre Vertreter so gut kennt, erwähnt
kein einziges Mal den Pseudodionysios Areopagita.
Womit kann das Zusammenhängen? Es ist unmöglich,
daß Petrizi die areopagitische Lehre nicht gekannt hat:
Erstens war diese Lehre von Eprem Mzire ins Georgi-
sche übersetzt worden, und zweitens stimmt das Ver-
ständnis  einer ganzen Reihe von Fragen (das Verständ-
nis des ersten Einen,  die Nichtsubstantialität des Bösen,
das �weise Schweigen�  . . .) in der Areopagitik und in Pe-
trizis Philosophie  überein. Diese bedeutungsvolle  Frage
findet eine interessante Antwort: loane Petrizi war von
der areopagitischen Interpretation  des Proklos  nicht be-
friedigt und wandte  sich darum unmittelbar  an die Erst-
quelle,  an die Philosophie  des Proklos. Zugleich spürte
Petrizi möglicherweise, was A.Losew so klar in die
Worte kleidete:

�In Georgien (und später  auch anderenorts)  behinderten  die
.Areopagitiker' entscheidend das Wiederaufleben des uralten
heidnischen Wissens, und sie trugen nur dazu bei, die dogmati-
sche Lehre der kirchlichen Theologie  zu vertiefen und zu bele-
ben. �76/

Es scheint berechtigt zu sein, an dieser Stelle A. Lo-
sews Ansicht anzuführen,  die auch die Ursache von Pe-
trizis Schweigen zur areopagitischen Lehre verständlich
macht.

Nach der Klärung  von Petrizis  Haltung  zur Areopagi-
tik lenkt der Verfasser die Aufmerksamkeit auf eine
Stelle des Nachworts der �Erklärung�, wo Petrizi aus-
sagt, man habe ihn gehindert,  �die Sicht des Wissens der
Philosophen wie Aristoteles zu handhaben und die
Theologie unberührt von den Dingen aufzustellen.�
Diese Bemerkung  Petrizis  scheint schon von vornherein
auf den aristotelischen Charakter  seiner Philosophie zu
deuten. Doch ist der Gedanke überzeugend, demzu-
folge dies nicht Petrizis  �vollständige Übereinstimmung
mit dem Stagirer� bedeutet. Obgleich Petrizi die Philo-
sophie des Aristoteles sehr schätzte, �stellen dessen
großartige Werke nur ein Hilfsmittel zum Beweis der
Ideen von Platos  Philosophie  dar� (S. 6).

In der mittelalterlichen Philosophie war es von beson-

111



derer  Wichtigkeit,  wie der jeweilige Denkerden  Gottes-
begriff auffaßte. Auf dieser Auffassung beruhte faktisch
die weltanschauliche Richtung des Philosophen. loane
Petrizi vertritt einen philosophischen Standpunkt zum
Gottesbegriff: �Für den georgischen Philosophen ist
Gott im Endergebnis  eine philosophische Kategorie,  die
das Äquivalent des Guten, die uns unzugängliche Pri-
märursache von allem zum Ausdruck bringt� (S. 14).
Diese Überlegung ist auch insofern interessant, weil in
letzter Zeit bei der Betrachtung der Philosophie loane
Petrizis bisweilen äußerst einseitige und falsche Ansich-
ten anzutreffen  sind. Diesen Ansichten  zufolge wird Pe-
trizi lediglich zum Theologen,  zum Nichtneoplatoniker
usw. erklärt. G.Tewsadse aber hat seinen Standpunkt
entsprechend bewiesen und gleichzeitig auf die Beson-
derheit  jener Erklärung  bei Petrizi verwiesen, die Philo-
sophie sei die Magd der Theologie: �Aber das ist ein
Dienst, der, um mit Kant zu sprechen,  die Fackel trägt
und ihrer Herrin den Weg weist� (S. 6).

Aus dem Gesagten läßt sich kategorisch folgern,  daß
Petrizis Weltanschauung die grundlegenden philosophi-
schen Gesichtspunkte des Mittelalters zum Ausdruck
bringt. Ziehen wir die zur damaligen Zeit privilegierte
und beherrschende Stellung der offiziellen religiösen
Weltanschauung in Betracht, so wird klar, wie treu
loane Petrizi den philosophischen Prinzipien war:

�Der Schöpfung aus dem Nichts  gibt Petrizi ebenso wie der
Allgüte Gottes eine recht freie Interpretation,  die sich schwie-
rig in die Aussagen christlicher Autoritäten einordnen läßt �
auf letztere stützt sich Petrizi nur dann, wenn dies für seine
Position bedeutsam  ist� (S.245).

Den theologisch-philosophischen Sytemen vor Petrizi
waren energische Versuche eigen,  das Christentum und
das antike philosophische Erbe (im wesentlichen in Ge-
stalt des Neoplatonismus)  miteinander  vereinbar  zu ma-
chen (Origenes, Areopagitik, Eriugena.  . .). In Petrizis
Epoche hatte  die orthodoxe  christliche Weltanschauung
eine beherrschende  Stellung inne, und es gab auch keine
Versuche, beides miteinander in Einklang zu bringen.
Auf den ersten Blick sind die Versuche, Christentum
und Neoplatonismus miteinander zu verknüpfen, für
Petrizis Zeit der Geschichte zugehörig.  Aber in der Ein-
führung wird überzeugend dargestellt und bewiesen,
daß loane Petrizi diese Tradition fortsetzt und versucht,
diese beiden großen Strömungen miteinander  vereinbar
zu machen.  G.Tewsadse  schreibt:  Petrizi zufolge wider-
spricht die christliche Lehre von der Schöpfung der Welt
aus dem Nichts nicht dem Emanationsprinzip  (der Ema-
natismus,  das Hervorgehen  der Welt auf der Grundlage
einer Notwendigkeit aus der Erstursache, wurde zum
Wesensprinzip des Neoplatonismus  � M. M.).

�Petrizi  gibt eine freie Interpretation  der Lehre  des Apostels
Paulus,  um die Möglichkeit  zu zeigen,  den Neoplatonismus  für
die offiziellen christlichen Doktrinen verwenden zu können;
Petrizi nutzt diese Fakten als Beweis für die völlige Vereinbar-
keit des Proklosschen Neoplatonismus und der christlichen
Theologie�  (S. 266, 269).

In den weltanschaulichen Strömungen des Mittelal-
ters war die Frage zum Verhältnis von Gut und Böse
sehr aktuell. Bei Plotin, dem großen Vertreter der
neoplatonischen Philosophie, ist das Gute das absolute
Prinzip, das Böse ist nichtsubstantiell. Aber bei Plotin
besitzt das Böse doch eine gewisse positive Bedeutung,
es ist zugeiassen, um das Gute zu verdeutlichen (Hegel,
Zeller). Proklos negiert jegliche Bedeutung  des Bösen.
Diesen Gesichtspunkt hat der Verfasser der Areopagi-

tik noch stärker  akzentuiert und in die christliche Welt-
anschauung eingebürgert. Auch loane Petrizi teilt diese
Ansicht, womit er die humanistische Tradition  fortsetzt,
�er sieht die philosophische Begründung einer derarti-
gen Hinwendung zur Welt in der Theorie  der Nichtsub-
stantialität des Bösen und der Absolutheit des Guten�
(S.23).

Die Theorie  vom Monismus des Guten und der Nicht-
substantialität des Bösen hatte jene historische Bedeu-
tung, daß die Erklärung des Bösen zum Nichtsubstan-
tiellen diese Möglichkeit zu dessen endgültiger Tilgung
zuließ. Dieser Gesichtspunkt ist für diese Epoche als
fortschrittlich zu werten, und so ist dies auch anerkannt.
Wie wir sehen, ist loane Petrizis Weltanschauung auch
in dieser Hinsicht bedeutsam, und es ist nicht schwer zu
ersehen,  daß er in dieser Frage auf dem Niveau der pro-
gressiven Weltanschauung  seiner Epoche steht.

Im Gefolge der in letzter Zeit geleisteten Forschun-
gen wurde die Bedeutung  von Petrizis Weltansicht auch
von der Position der Gegenwart klar. Es geht dabei um
das Problem des Menschen in Petrizis Philosophie/7/,
das G.Tewsadse grundlegend studiert hat und auf das
wir hier nicht weiter eingehen. Wir vermerken nur, daß
G. Tewsadse zufolge

�er (Petrizi  � M. M.) möglicherweise  einer  der  ersten  mittel-
alterlichen Philosophen war, der den theoretischen Aspekt  des
erwähnten Problems (des Problems des Menschen � M.M.)
mit der Bestimmung des realen Menschen als konkreten Ver-
treters der konkreten Kultur eines bestimmten Volkes ver-
band� (S.20).

In den Anmerkungen, die dieser Ausgabe beigefügt
sind und von denen schon teilweise die Rede war, sind
zugleich mit der Gedankentiefe  der Philosophie Petrizis
auch jene epochespezifischen Fehler aufgezeigt, die in
der �Erklärung� auftreten. Zur Illustration führen wir
zwei Beispiele an. Petrizi teilt die Meinung von Plotin
und Proklos über die Notwendigkeit, die mit dem
Schicksal verknüpft ist. Petrizi gesteht zu, daß auch
Plato dieser Ansicht war. Aber das entspricht nicht der
Wahrheit, denn bekanntlich ist die Existenz der Not-
wendigkeit bei Plato und Aristoteles durch die Zulas-
sung einer von Gott unabhängigen Materie bedingt
(S. 249, Anmerkung 47).

Das zweite Beispiel: Petrizi beweist die Herkunft  der
unerkennbaren ersten Materie von dem ersten Einen
und denkt, daß er in dieser Frage mit Plato überein-
stimmt. Dies entspricht aber nach Ansicht von G.Tew-
sadse nicht dem ontologischen Dualismus von Plato und
Aristoteles.

�Hier teilt Petrizi die fehlerhafte Ansicht solcher Philoso-
phen seiner Epoche wie beispielsweise des Thomas von
Aquino. Bekanntlich war bei letzterem sogar der Aristotelis-
mus neoplatonisch�  (S. 249, Anmerkung  52).

Überhaupt ist zu sagen, daß die der vorliegenden
Ausgabe beigegebenen Anmerkungen so bedeutende
Einsichten und Folgerungen vermitteln, daß zu ihrer
vollständigen Aufführung und Analyse eine neue Un-
tersuchung nötig wäre. In diesen Anmerkungen  werden
zahlreiche Nuancen,  die mit Petrizis Philosophie  in Ver-
bindung stehen,  dargelegt.  Vielerorts  wird gezeigt, wen
oder was Petrizi in dieser  oder jener Aussage meint. All
das wird keineswegs nur aus Petrizis Text deutlich. Pe-
trizi wendet sich häufig an die Personen der Plato-Dia-
loge (z. B. an Parmenides),  in Petrizis Text aber  ist nicht
immer zu ermitteln  . wen Petrizi in dieser oder jener kon-
kreten Situation im Blick hat, den Parmenides aus Pla-

112



tos Dialog  oder den Philosophen  Parmenides  selbst usw.
In den Anmerkungen werden diese Schwierigkeiten er-
klärt. So ist es auch bei anderen Fragen.

In den Anmerkungen der Ausgabe wird die Ansicht
des englischen Forschers  E. Dodds,  derzufolgc  die geor-
gische Handschrift von Proklos�  �Institutio theologica�
von geringem Wert und kaum für die Rekonstruktion
des griechischen Originals  brauchbar  sei, analysiert und
einer grundlegenden Kritik unterzogen. G.Tewsadse
stützt sich bei dieser Kritik auf den Standpunkt Niko
Marrs (S. 263-264).  Allgemein  ist zu vermerken,  daß  so-
wohl in der Einführung als auch in den Anmerkungen
schon bestehende Überlegungen in großem Maße be-
rücksichtigt werden (N.Marr,  Sch.Nuzubidse, A.Losew,
E. Dodds,  S. Qauchtschischwili,  Sch.  Chidascheli usw.).

Für hochwichtig halten wir die von G.Tewsadse be-
gründete Überlegung über den Einfluß der Weltan-
schauungen des Neoplatonismus, der Areopagitik und
des Proklos  auf die georgische  Kultur  (Schawteli,  Tschach-
ruchadse, Rustaweli) (S.265). Diesen Gesichtspunkt,
der auf Sch. Nuzubidse  zurückgeht,  hat G.Tewsadse  mit
eigenen Begründungen erhärtet. Wir sind der Ansicht,
daß diese Folgerungen des Philosophiehistorikers und
Erforschers der Philosophie Petrizis G.Tewsadse nie-
mand, der sich mit der Geschichte  der georgischen Kul-
tur befaßt, mehr umgehen kann.

Im großen und ganzen setzen die in der Einführung
und in den Anmerkungen geäußerten Ansichten über
Petrizis  Philosophie,  sein Verhältnis  zu den Neoplatoni-
kern und seine Bedeutung  für  die georgische  Kultur  jene
Traditionen fort, die Sch. Nuzubidse  in der georgischen
Wissenschaft begründete. Auf der Grundlage dieser
Überlegungen wurde Petrizis Philosophie unter neuem
Blickwinkel beleuchtet (das Analogieproblem, die
Lehre von der Bestimmung  des Menschen, Petrizis  Ver-
suche, Christentum und Neoplatonismus miteinander
vereinbar zu machen), was die Gedankentiefe und Be-
deutung von Petrizis Philosophie nochmals deutlich
macht.

In bezug auf die Ausgabe  haben wir folgende  Ausstel-
lungen zu machen:

1 . Die erste betrifft die Übersetzung. In der Einfüh-
rung zur russischen Ausgabe von Petrizis Werk lesen
wir: �. . . mit der Kraft der Syllogismen wollen wir die
Existenz  dieses Einen beweisen  . . .� (S. 26). Petrizis  ge-

orgischer  Text aber lautet:  �pirvelad  rajta  erti yarmoaCi-
nos, tu ars erti, da ijulebata  tanaJesijquatajsa  aymoadi-
nos ese mravali sakadago erti...� (�Erklärung�,  S.3).
Hier spricht Petrizi nicht von der Macht der Syllogis-
men, sondern von der syllogistischen Notwendigkeit,
und im Text müßte diese Stelle heißen: �mit syllogisti-
scher Notwendigkeit wollen wir die Existenz  dieses Ei-
nen beweisen.�

2. In der Anmerkung 156 wird gesagt, Basilius der
Große habe von den Kategorien  des Aristoteles  den Ge-
sichtspunkt übernommen: �Das Böse ist das Nichtsein
des Guten�. Diese Ansicht teilen Petrizi und Thomas
von Aquino. Hier wäre es angebracht gewesen zu ver-
merken, daß auch bei Plotin,  Proklos  und in der Areopa-
gitik das Böse das Nichtsein des Guten ist und daß sich
dieser Gesichtspunkt bei den Neoplatonikern (und bei
Petrizi) durch die Spezifik auszeichnet, daß er auf der
Erklärung des Bösen zum Nichtsubstantiellen beruht.
Dies ist aber bei Thomas  von Aquino  nicht anzutreffen.
Daher kommt der Unterschied zwischen den Ansichten
von Petrizi und Thomas  von Aquino  in dieser Frage.

3. In der Anmerkung 174 heißt es: Das Prinzip des
Anaxagoras  �Alle sind in allem� begegnet  in der Areo-
pagitik,  von wo aus es zu Meister  Eckart gelangt. Unse-
res Erachtens muß der areopagitische Gedanke, daß
Gott �unter allen alle ist�, eher auf einen analogen Ge-
danken Plotins  zurückzuführen  sein.

4. In der Einführung  ist vermerkt,  daß in der georgi-
schen Kultur des Mittelalters der areopagitische Neo-
platonismus und die klare Verwendung des �heidni-
schen Idealismus� des Proklos,  der durch Petrizi  vertre-
ten war, aufeinandertrafen (S. 4). Einer derartigen  Ge-
genüberstellung der Areopagitik und des �heidnischen
Idealismus�  des Proklos  (in Gestalt Petrizis) können  wir
uns nicht anschließen,  denn die Areopagitik  selbst steht
in enger Verbindung mit Proklos und ist ihm sehr ver-
pflichtet. Ebenso strittig scheint der Gedanke vom Er-
starken  der Bedeutung  von Petrizis Philosophie  im Ver-
hältnis  zur Areopagitik.

Zum Schluß aber wollen wir das eingangs Gesagte
wiederholen: Die Herausgabe von loane Petrizis �Er-
klärung�  in der  Serie �Philosophisches  Erbe� ist eine be-
deutsame Erscheinung für die georgische Kultur. Dies
bedeutet,  daß Petrizis Philosphie  der Weg zum sowjeti-
schen und ausländischen Leser geöffnet  wurde.

Literatur

/l/ loane Petrici: Rassmotrenic platonovskoj filosofii i Prokla
Diadocha. Filosofskoe nasledie, tom 91. Moskva: Mysl�
1984, 286S.

121 Marr, N.: loann Petricskij.  gruzinskij neoplatonik XI-XI1
veka.  Sankt Peterburg 1909.

73/ Losev, A.: Predislovic percvodCika. Pervoosnovy teologii.
Tibilisi 1972, S. 23.

74/ Losev,  A.: Estetika vozro2denija. Moskva 1982, S. 23-37.
75/ Marr, N.: op. eit.,  S. 582-591.
76/ Losev, A.: Estetika  vozroidenija.  S.25O.
77/ Tevzadze,G.:  loane Petrici onaznadeniiCeloveka.  In: K90-

letiju  so dnja ro2denija A. F. Loseva.

113


