
che Erbauung: Er zeichnet ein klares Bild der sittlichen 
Strenge des Grigol Chandsteli und von dessen wohltuen- 
dem EinfluB auf die verderbten Sitten der selbstherrli- 
chen Feudalen“.® Und trotzdem verwandeln diese Epi- 
soden wie auch einige andere das ,Leben des Grigol 

Chandsteli“ in ein groBes, allumfassendes Gemalde. 

In der Erzidhlung wird von Aschot Kuropalat gesagt, 
daB der Herrscher Aschot zu Lebzeiten des Heiligen 
(des Grigol Chandsteli, dem das Werk auch gewidmet 
ist) viele Linder beherrschte und die Festung Arta- 
nudshi fiir die Herrscherin, seine Frau, erbaute, die 

darin viele Jahre lang gliicklich lebte. Doch der Feind 
versuchte den Herrscher: Er fiihrte eine lasterhafte Frau 
in die Festung, mit der er siindigte, so daB der Ddmon 
der Liebe ihn schrecklich entflammte. Aschot war frii- 
her nicht sittenlos gewesen, doch die bose Siinde iiber- 
wiltigte ihn. Grigol Chandsteli begann, den Herrscher 
zu iberfiihren. Da gab der Siinder sein Wort, die Frau 
dorthin zu entlassen, woher er sie geholt hatte, doch 

seine Krifte reichten nicht aus, das Wort zu halten, denn 

er war ganz ,geknechtet von der Leidenschaft®. Bei ei- 
nem Treffen mit dieser Frau kommt der Heilige mit ihr 
ins Gespréch: 

Heiliger: ,,0, du Ungliickliche! Warum hast du dich zwischen 
Mann und Frau gedringt, bereitest dir ewiges Verderben durch 
die bose Siinde, die dich dem Teufel dienstbar gemacht hat, 

und wurdest zur Versuchung fiir den groBen Herrscher?* 
Frau: , Heiliger Gottes, ich verfiige nicht iiber mich selbst, 

denn der Kuropalat hegt iberméachtige Liebe zu mir, und ich 
weil} jetzt nicht, was ich tun soll: Es verwirrt mich sehr, was du 
mir zu sagen beliebtest.* 

Anmerkungen 

1 Adrianova-Peretc, V. P.: Zadati izutenija ,,agiografiteskogo 
stilja“ Drevnej Rusi. In: Trudy drevnerusskoj literatury, 
XX, Moskva-Leningrad 1964, S.42. 

2 Ebenda, S.42. 
3 Ebenda, S.42. 
4 Ebenda, S.42. 

5 Apologie pour I'histoire ou metier d’historien, Russ. Aus- 
gabe, rsetzung von E.M.Lysenko, Anmerkungen von 
A.Ja. Gurevi¢, Verlag ,Nauka*, Moskva 1973, S. 142. 

6 Graus, F.: Volk, Herrscher und Heiliger im Reich der Mero- 
winger. Studien zur Hagiographie der Merowingerzeit. 
Praha 1965, S. 120-141. 

7 Zur Datierung des ,Lebens des Serapion Sarsmeli“ in die 
1. Hiilfte des 10.Jahrhunderts und der Ereignisse, die darin 

Lewan Menabde 

Altgeorgische Kulturstitten im Ausland 

Die georgische Kultur erfuhr sowohl in Georgien als 
auch im Ausland eine intensive Entwicklung. Georgier 
entfalteten eine fruchtbare kulturelle, literarische, Bil- 
dungs- und Bautitigkeit in ihrer Heimat, in Syrien und 
Palastina, in Byzanz und in RuBland. In den Wirkungs- 
stitten der Georgier wurde eine vielseitige Arbeit gelei- 
stet: Es entstanden groBartige Werke der Baukunst und 
der Malerei, es pulsierte das literarische Leben, origi- 
nale Werke wurden verfaBt und fremde Werke iiber- 

Heiliger: ,,Kind, unterwirf dich ganz meinen Worten, den 
Worten eines armseligen Menschen, und ich biirge fiir dich vor 
Christus, daB Er selbst alle deine Verfehlungen vergeben 
wird.* 

Frau: ,Heiliger Vater, ich bin in deinen Handen — sorge fiir 
das Heil meiner Seele!* 

Heiliger: ,,Mein Kind, heute ist die Errettung deiner Seele, 
ich werde dich zur heiBersehnten Mutter Tebronia bringen.* 
Und so fiihrte er sie ins Kloster. 

In der Erzihlung heilt es von Adarnerse, dem Sohn 

Aschot Kuropalats, daB er, aufgehetzt von einer Dirne, 

mit der er sich der sinnlichen Liebe hingab, seine Frau 
entlieB und sie in ihre Heimat nach Westgeorgien 
schickte, wo sie unter dem Namen Anastasia Nonne 

wurde. In grobes Tuch gekleidet, verrichtete die ehema- 
lige Herrscherin harte Arbeiten im Kloster Persati, trug 
schwere Holzlasten u. a. 

Zwei Motive der georgischen Hagiographie, der Erb- 
streit und die damit verbundenen BlutvergieBen sowie 
der Ehebruch, geben unseres Erachtens neben anderen 
Motiven, die wir in diesem kleinen Artikel nicht ange- 
fiihrt haben, eine tragfahige Grundlage dafiir, die geor- 
gischen hagiographischen Werke zu den vielschichtigen 
Gemalden zu zdhlen, die Didaktik, Belehrungen, Visio- 

nen, aber auch Ehebruch und Erbstreit umfassen. 
So schlieBt die georgische hagiographische Literatur 

groBe kiinstlerische Gemailde insich ein, und ihr gebiihrt 
am chesten das Zauberwort Dichtkunst, das ihr der 

namhafte Gelehrte Aleksandre Chachanaschwili schon 
Ende des vergangenen Jahrhunderts so treffend verlie- 
hen hat. 

beschrieben sind, in die 2. Hilfte des 9. Jahrhunderts siche: 
Dshawachischwili, I.: Das altgeorgische historische Schrift- 
tum (V.-XVIIL Jh.). Werke in 12 Binden, Bd. VIII, Tbilisi 
1977 (in georgischer Sprache), S.132-141. Ein Uberblick 
iiber alle Gesichtspunkte, Quellen und die Fachliteratur 
sowie neue Argumente zugunsten der Datierung, die bei 
I. Dshawachischwili gegeben ist, siche in der speziellen Mo- 
nographie: Watschnadse, N.: Das Leben des Serapion Sars- 
meli als Geschichtsquelle. Tbilisi 1975 (in georgischer Spra- 
che mit ausfiihrlichem russischem Resiimee), S. 5-30. 

8 Georgij Mertul: Zitie sv. Grigorija Chandztijskogo. Gru- 
zinskij tekst, Vvedenie, izdanie, perevod N. Marra s dnevni- 
kom poezdki v Savietiju i KlardZiju, S.-Peterburg 1911, 
S.XII. 

setzt, Handschriften vervielfiltigt, Sammlungen ver- 

schiedenen Charakters und Inhalts zusammengestellt 
und die nationale Kultur bereichert. 

In der Geschichte der georgischen Kultur und vor al- 
lem der Literatur spielten die im Ausland bestehenden 
Kulturstitten, wo sich iiber mehrere Jahrhunderte hin- 
weg das literarische Denken entwickelte und der gei- 
stige Horizont der Georgier weitete, eine besondere 
Rolle. 

39



Die Bedeutung der altgeorgischen Kulturstitten im 
Ausland ist allgemein anerkannt. 

nZahlreiche mit den Kriften und finanziellen Mitteln der 
Georgier erbaute Kioster auf dem Berg Athos, auf Sinai, in Sy- 
rien, in der Umgebung von Jerusalem kiinden noch heute da- 
von, daB Georgier auch auBerhalb ihres Landes aufopferungs- 
voll und mit groBem Wagemut wirkten“. (I.Tschawtscha- 
wadse) 

I. Dshawachischwili zufolge 
»war die kulturelle Bedeutung der georgischen Kloster im 

Ausland sehr groB. AuBer jenem groBem kulturellem Erbe, 

das den Reichtum vergangener Jahrhunderte ausmachte, ge- 
lang es Georgien dank der im Ausland befindlichen Kléster, je- 
den Erfolg in der kulturellen Entwicklung der damaligen gebil- 
deten Welt aufzunehmen. Durch die in den georgischen 

Klostergriindungen des Auslands tétigen georgischen Person- 
lichkeiten, Schriftsteller, Wissenschaftler und Kiinstler hatte 
auch Georgien die Méoglichkeit, alles zu wissen, was an Neuem 
und Bedeutsamem geschrieben oder getan wurde: Die besten 
Werke wurden entweder iibersetzt oder georgisch verarbeitet.* 

Mit diesen Worten ist die Bedeutung der georgischen 
Kulturstétten im Ausland und ihre Rolle bei der Ent- 
wicklung der georgischen Nationalkultur so erschop- 
fend charakterisiert und herausgearbeitet, daB es 
schwer fillt, etwas hinzuzufiigen. Tatséchlich verfolgten 
die Georgier in diesen Kulturzentren die Tétigkeit der 
damaligen Schriftstellerkreise, machten sich mit ihren 
Fortschritten bekannt, nahmen alles Gute und Beach- 

tenswerte auf, libersetzten es und schufen die Voraus- 
setzung fiir die weitere Entwicklung der nationalen Lite- 
ratur. Die georgischen Kloster im Ausland besaBen 
groBe Bedeutung fiir unser Schrifttum und die originére 
schopferische Tatigkeit der Ortlichen literarischen 
Krifte. 

Schon friih hatten die Georgier intensive Beziehun- 
gen zum Vorderen Orient. Viele Wiisten Agyptens, Pa- 
lastinas und Syriens wurden zu bevorzugten Aufent- 
haltsorten georgischer Gelehrter. Unsere Vorfahren 
richteten im 4.-5. Jahrhundert in diesen Léndern ihre 
Heimstitten ein. 

In Agypten wirkte bereits im 4. Jahrhundert der her- 
vorragende georgische Denker Ewagre von Pontos, und 
im 5.Jahrhundert wurde in der dortigen Wiiste eine 
georgische Basilika gebaut. 

Noch zahlreicher waren die Georgier in Paléstina (in 
Jerusalem und den in der Nihe errichteten Klostern), 
auf dem Berg Sinai und auf dem Schwarzen Berg (Sy- 
rien). 

Das Streben der Georgier, in den Nahen Osten zu ge- 
hen, war durch die orientalische (jerusalemische) Her- 
kunft der georgischen Kirche bedingt, durch das Inter- 
esse der Georgier am Ursprung des Christentums, an 
den biblischen Stitten, durch die mystisch-asketische 
Neigung der georgischen Personlichkeiten und ihr Stre- 
ben nach einem mdénchischen Leben, vor allem aber 
durch ihr Interesse am christlichen Schrifttum und an 
den Zentren dieses Schrifttums. 

Jahrhundertelang war der Nahe Osten ein méchtiges 
Zentrum des christlichen Schrifttums und das Wirkungs- 
feld namhafter Gelehrter. Jerusalem, die Laura des hl. 
Sabas, Palawra, Sinai, Antiochia, der Schwarze Berg 

sind beriihmte Zentren dieses Schrifttums. Da sich die 
Georgier sehr fiir das christliche Schrifttum interessier- 
ten, dringten sie natiirlich zu den Zentren dieser Litera- 

tur. Anfangs nutztensie die Heimstéitten anderer, spéter 
griindeten sie georgische Kolonien, schufen eigene Klo- 

ster und entfalteten die Kultur- und Bildungsarbeit. 

40 

Die Klosterkolonisation Paldstinas wurde von unse- 
ren Vorfahren schon friiher eingeleitet, auf jeden Fall 
seit dem 5.Jahrhundert. Besonders bemerkenswert ist 
die vielseitige und iiberaus fruchtbare Tatigkeit des be- 
kannten Schriftstellers und Denkers Petre des Georgiers 
(411-491). In der ersten Halfte des 5. Jahrhunderts er- 
richtete er georgische Kloster sowohl in Jerusalem als 
auch in der Nihe von Bethlehem. Letzteres wurde vor 
einigen Jahren bei archiologischen Grabungen gefun- 
den. Das neu entdeckte, hervorragende Denkmal der 
Baukunst enthilt dlteste Belege der georgischen Schrift, 
kiindet von der wirtschaftlichen Macht des georgischen 
Konigreichs, legt beredtes Zeugnis vom Anteil Petre des 
Georgiers an der Klosterkolonisation Palastinas ab und 
erweitert unsere Vorstellung von der Tatigkeit der Ge- 
orgier im Nahen Osten. Das mit georgischen Inschriften 
ausgestattete Gebaude verdeutlicht die nationale Ziel- 
setzung der kulturellen und Bautitigkeit Petre des Ge- 
orgiers. 

In der Folgezeit waren Georgier zahlreich in den Klo- 
sterzentren von Paldstina und Syrien vertreten, wo sie 
nationale Kolonien und bedeutende literarische Wir- 
kungsstitten griindeten. Die Folge davon war, daB sich 
georgische Personlichkeiten spiterer Zeit nicht nur we- 
gen des christlichen Schrifttums von Weltgeltung zum 
Nahen Osten hingezogen fiihiten, sondern auch wegen 
des literarischen Erbes, das ihre Landsleute in fritheren 
Zeiten geschaffen hatten. 

Unter den georgischen Kulturstitten des Nahen 
Ostens sind besonders die Laura des hl. Sabas, Sinai, das 

Kreuzkloster und der Schwarze Berg hervorzuheben. 
In der Umgebung von Jerusalem entstanden im 4. bis 

5.Jh. mehrere Kloster (das des Chariton, des Theodo- 

sios, des Sabas usw.), wo sich christliche Geistesschaf- 

fende zusammenfanden (Griechen, Syrer, Armenier). 
Zu diesen Statten fiihlten sich auch Georgier hingezo- 
gen, und manche von ihnen verwandelten sie in eine 
Heimstatt georgischer literarischer Titigkeit. Fiir die 
Geschichte der georgischen Kultur besaB8 das Sabasklo- 
ster (Sabazmida) besondere Bedeutung. Es war die dlte- 
ste Heimstatt des georgischen Schrifttums im Ausland. 

Sabazmida liegt ungefiahr 13-15km siidostlich von Je- 
rusalem. Seine Griindung in den achtziger Jahren des 
5.Jahrhunderts geht auf den namhaften kirchlichen 
Wiirdentréiger Sabas den Gelauterten (439-532) zuriick, 
und gleich von Anbeginn wurde es zum Anziehungs- 
punkt fiir Monche aus verschiedenen Léndern. Geor- 
gier lieBen sich dort schon frith nieder, und um das Jahr 
532 waren sie zahlenmiBig so stark geworden, daB sie 
ihre eigene Kirche besaen, wo sie manche Kirchenbii- 
cher in der Muttersprache lasen. 

Schon frith wirkte in Sabazmida auf kulturellem Ge- 
biet eine groBe Gruppe von Schriftkundigen, dort ent- 
standen Glanzwerke des christlichen Schrifttums. In Sa- 
bazmida wurden neue Werke vorwiegend in griechi- 
scher Sprache geschrieben, aber alimihlich entfaltete 
sich auch die Arbeit in syrischer und armenischer Spra- 
che. Im 8.-9.Jh. entwickelte sich auch das christliche 
arabische Schriftwesen. Natiirlich beeinflulte all das 
jene Georgier, die aufgrund der Repressalien der Ara- 
ber ihre Titigkeit in der Heimat einstellen muBten und 
sich nach Paléstina begaben, wo sie in Sabazmida hei- 
misch wurden und im 8.-10.Jahrhundert eine der be- 
deutendsten Stitten des georgischen Schrifttums schu- 
fen. Die Schopferkraft der georgischen Geistesschaffen- 
den von Sabazmida wurde einerseits durch den Wunsch



und das Bediirfnis, in der Muttersprache zu schreiben, 
und andererseits durch das kulturelle und literarische 
Umfeld angeregt. 

In Sabazmida wurden eine Reform der georgischen 
Literatursprache durchgefiihrt (8.-9.Jh.) und die Sa- 
bazmida-Redaktion der biblischen Biicher erarbeitet 
(9.Jh.), eine starke Entfaltung erfuhr die schopferische 
literarische Tétigkeit. Im 8.-9.Jahrhundert entwickelte 
sich eine originale Hymnographie (Basil Sabazmideli). 
Intensive Arbeit leistete der bekannte georgische 
Schriftsteller Ioane Sosime aus dem 10.Jahrhundert, 
der originale und halboriginale kalendarisch-hymnogra- 
phische Sammelwerke verfaBte. Am gleichen Ort dich- 
tete er auch das ,,Lob und Ruhm der georgischen Spra- 
che*“, das das Erwachen und den Aufschwung des natio- 
nalen SelbstbewuBtseins der Georgier verdeutlicht. In 
starkem MaBe wurde auch Ubersetzungsarbeit geleistet 
(Martyr u.a.), iibersetzt und zusammengestellt wurden 
hagiographische, mystisch-asketische und hymnogra- 
phische Sammlungen (auch in der Tatigkeit der Uber- 
setzer ist die nationale Richtung zu erkennen). Es wur- 
den mehr Handschriften angefertigt, und die Kalligra- 
phen mehrten sich (Makari Leteteli, Giorgi Tpileli, 
Ioane Sosime.. .), ein Sabazmida-Duktus biirgerte sich 
ein. Unter den hier angefertigten Handschriften kommt 
dem Polykephalion aus dem Jahre 864 besondere Be- 
deutung zu, denn hierbei handelt es sich um die élteste 

datierte georgische Handschrift. Das Polykephalion 
enthdlt 50 Werke von 18 Verfassern (Epiphanios von 
Zypern, Ephrim dem Syrer, Johannes Chrysostomos 
und anderen). Es ist denkbar, daB dieses Werk in den 
georgischen Klostern Paléstinas und vor allem im Sabaz- 
mida-Kloster iibersetzt wurde (7.-8.Jh.). Dortigen Ur- 
sprungs muB} auch eine Liedersammlung auf Papyrus - 
(9.Jh.) sein, die das hohe Niveau der georgischen Hym- 
nograhie deutlich vor Augen fiihrt. 

Das Sabazmida-Kloster unterhielt intensive Bezie- 
hungen zu Georgien. Von Sabazmida wurde im 9.Jh. 
die Klostersatzung auf Siidwestgeorgien iibertragen, die 
sich in neuer Redaktion (12. Jh.) in ganz Georgien ein- 
biirgerte. Die in Sabazmida entstandene literarische 
Produktion verbreitete sich iiber georgische Schriftge- 
lehrte und Pilger sowohl in Paléstina als auch in Geor- 
gien und iibte einen spiirbaren EinfluB auf die weitere 
Entwicklung der georgischen Literatur aus. 

Das Wirken der Georgier in Sabazmida ist auch noch 
im 11. Jh. zu verfolgen, aber es dauerte nicht mehr lange 
an. Durch die Ubergriffe der Araber und die hiufige 
Verwiistung des Klosters wurde der Aufenthalt allméh- 
lich immer schwieriger und schlieBlich ganz unméglich. 
Die georgischen Geistesschaffenden begaben sich in an- 
dere Kloster und iiberfiihrten auch die handgeschriebe- 
nen Biicher in die neuen Stitten. Damit ist auch der Um- 
stand zu erkldren, daB die Mehrzahl der georgischen 
Handschriften von Sabazmida auf Sinai verwahrt wird 
(nur wenige Exemplare werden in Tbilissi und in Lenin- 
grad aufbewahrt). 

Der Berg Sinai ist der fernstgelegene Ort im Nahen 
Osten, wo Georgier wirkten. Er erhebt sich westlich von 
der Arabischen Halbinsel im Siidteil der Halbinsel Si- 
nai. Am Hang des Berges Sinai liegt in einer Hohe von 
1528 m das Katharinenkloster, das zahlreiche Person- 
lichkeiten an sich zog. Obwohl die Gebirgsnatur des Si- 
nai ziemlich streng ist — der Winter ist hier geradezu un- 
ertriglich —, suchten hier viele christliche Glaubens- 
briider Zuflucht, ohne die klimatischen Unbilden und 

die Ubergriffe der arabischen Beduinen zu fiirchten. 
Seit friihester Zeit wirkten hier Griechen, Syrer und 
christliche Araber. .. Bald gesellten sich auch Georgier 
hinzu. 

Vereinzelt tauchen Georgier schon seit dem 6. Jahr- 
hundert auf Sinai auf, doch eine eigene georgische Wir- 
kungsstitte wurde erst im 9. Jahrhundert gegriindet. Be- 
sonders zahlreich waren die Georgier auf Sinai im 
10.Jahrhundert vertreten, als die georgischen Ménche 
infolge der Repressalien und stindigen Uberfille der 
Araber teilweise die Kloster Palistinas (Sabazmida, Pa- 
lawra u. a.) verlieBen, sich in eine ferne Gegend an eine 
verhiltnismaBig sichere Zufluchtstitte begaben, auf 
dem Berg Sinai seBhaft wurden und dort ihre zwangs- 
weise unterbrochene kulturelle Tatigkeit wieder auf- 
nahmen. Zwar sind Georgier hier auch in spéterer Zeit 
vertreten und errichten auch neue Kirchengebiude, 
aber eine starke Heimstatt des georgischen Schrifttums 
war der Sinai vorwiegend im 10. Jahrhundert. In dieser 
Zeit wurde dort eine vielseitige literarische Tétigkeit 
entfaltet, die im wesentlichen die georgischen kulturel- 
len und literarischen Traditionen von Palistina fort- 
setzte. Mit besonderer Wirkung trat das Talent der geor- 
gischen Schriftsteller Ioane Mintschchi und Ioane So- 
sime in Erscheinung; zahlreiche Sammelwerke geistli- 
chen Inhalts mit unterschiedlichem Charakter wurden 
iibersetzt und zusammengestellt; die dortigen Schriftge- 
lehrten, Kalligraphen, Initiatoren der Handschriftenzu- 

bereitung und Buchbinder (Ioane Sosime, Mikael Kata- 
moneli, Ioane Kumurdoeli, Kwirike Midsnadsoreli, 
Esra Kobuleanisdse u. a.) sichteten eine iiberaus reiche 
Bibliothek ein, die durch ihre Vielseitigkeit in Erstau- 

nen versetzt. Sie zeugt beeindruckend von den literari- 
schen Interessen der Georgier auf Sinai und der Weite 
ihres geistigen Horizonts. In der georgischen Hand- 
schriftensammlung auf dem Berg Sinai werden zahlrei- 
che originale Werke aufbewahrt (von Pilipe, Ioane 
Mintschchi, Ioane Sosime, Ioane Bolneli und anderen), 
Sammelwerke geistlichen Charakters (hagiographische, 
hymnographische, astronomische, asketische Werke) 
und so weiter. Die Sichtung dieser Handschriftensamm- 
lung macht unbestreitbar, daB das Kloster auf dem Berg 
Sinai, wo jahrhundertelang schopferisches literarisches 
Leben pulsierte, eine wahrhaft groBartige Stiétte der ge- 
orgischen geistigen Kultur war. 

Von der hohen Kultur des Schrifttums der Georgier 
auf Sinai zeugt auch die Tatsache, daB sie im 10. Jahr- 
hundert nicht nur eine reiche Bibliothek besaBen, son- 
dern auch iiber einen speziellen Lesesaal und sorgfiltig 
zusammengestellte Kataloge verfiigten. Natiirlich 
wurde die georgische Bibliothek auf dem Berg Sinai 
nicht nur durch an Ort und Stelle geschaffene Hand- 
schriften bereichert; hinzu kamen Biicher aus den geor- 
gischen Klostern Paldstinas (Palawra, Gethsemane, 
Golgatha, vor allem aber aus Sabazmida). Von den ge- 
orgischen Handschriften des Berges Sinai wird gegen- 
wirtig ein Teil am Ort, ein anderer in Tbilissi, Lenin- 
grad, Prag, Graz, Amerika und anderenorts aufbe- 
wabhrt. 

In der Mitte des 11.Jahrhunderts dnderte sich die 
Lage in Paldstina teilweise, es entstanden Bedingungen 
fiir das Klosterleben. Damals wirkten viele Georgier in 
den Kirchen und Klbstern von Jerusalem und Umge- 
bung, doch es gab kein starkes Zentrum, das die in den 
Klostern Paléstinas verstreuten Georgier fithren und 
ihre kulturelle und Bildungstitigkeit organisieren 

41



konnte. Das Fehlen eines solchen Zentrums war um so 
schmerzlicher spiirbar, als es nétig war, die Verdienste 
der Georgier auszuweisen und ihre Rechte an den soge- 
nannten heiligen: Stitten zu schiitzen. Zudem bedingte 
der politische Aufschwung Georgiens, daB die georgi- 
schen Konige dem Schicksal Paléstinas und der dort wir- 
kenden Georgier groBere Beachtung schenkten. All das 
lieB die Frage nach der Griindung eines neuen Klosters 
heranreifen, und so wurde in den dreiBiger bis fiinfziger 
Jahren des 11.Jahrhunderts in der Nihe von Jerusalem 
das Kreuzkloster errichtet. Friiher lag es etwas von der 
Stadt entfernt, aber jetzt befindet es sich inmitten neuer 
Stadtviertel. Dieser Ort galt als heilig, denn einer Uber- 
lieferung zufolge, die in der christlichen Welt in ver- 
schiedenen Varianten verbreitet war, wurde aus einem 

dortigen Baum das Kreuz gezimmert, an das Christus 
geschlagen wurde (genau an dieser Stelle lieB der georgi- 
sche geistliche Wiirdentriger Giorgi Prochore eine ge- 
orgische Kirche bauen). Diese Uberlieferung forderte 
die Popularitit des Kreuzklosters; es galt als eine der be- 
deutendsten heiligen Stétten Paléstinas und zog viele 
Pilger an, in deren Aufzeichnungen wir reiche Nachrich- 
ten vom Leben und Wirken der paléstinensischen Geor- 

- gier finden. 
Bald verwandelte sich das Kreuzkloster in das geistige 

und literarische Zentrum aller Kloster Paldstinas, in 
eine bedeutende Stitte der schopferischen Arbeit mit 
der Schriftkunst, wo sich eine groe Gruppe georgischer 
Geistesschaffender zusammenfand und eine recht um- 
fangreiche georgische Kolonie entstand, die trotz der 
Mohammedanerherrschaft und der Behinderung der 
Georgier, trotz des Versiegens der wirtschaftlichen 
Hilfe aufgrund der politischen Schwichung Georgiens 
(seit dem 13.Jh.) und trotz der Inbesitznahme der geor- 
gischen Stitten durch griechische Geistliche bis zum 
19. Jahrhundert weiterbestand. Uber Jahrhunderte hin- 
weg war das Kreuzkloster der Hauptsammelplatz der 
paléstinensischen Georgier und eine sichere Zuflucht- 
stétte fiir Pilger, es war das administrative Zentrum der 
georgischen Kloster in Jerusalem und dessen Umgebung 
und eine bemerkenswerte Stitte des altgeorgischen 
Schrifttums, wo von der Griindung an eine beachtliche 
kulturelle Titigkeit entfaltet wurde. Schon Giorgi Pro- 
chore begann hier mit der literarischen Arbeit. Unter 
seiner Leitung entwickelte sich ein vielseitiges Schaffen, 
an dem auch verschiedene georgische Schriftgelehrte 
beteiligt waren (Mikael Dwali, Ioane Dwali und an- 
dere). Die schopferische Tatigkeit wurde auch in spéte- 
rer Zeit fortgesetzt. Es entstanden die originalen Werke 
»Das Leben des Prochore“ (11.Jh.), ,Das Martyrium 
des Luka“ (14.Jh.), ,Das Martyrium des Nikolos 
Dwali“ (14.Jh.) und andere, es wurden Sammelwerke 
verfaBt, die Handschriften wurden vervielfiltigt, und es 
wurde eine reiche Bibliothek geschaffen, deren Haupt- 
teil gegenwirtig in der Jerusalemer Patriarchalbiblio- 
thek aufbewahrt wird, wihrend einige Handschriften 
auf den Berg Sinai, nach Tbilissi, Leningrad, Wien, Pa- 
ris, London, Washington und in andere Stidte gelang- 
ten. 

Trotz allem erlangte die schopferische Tatigkeit der 
Georgier in Paldstina nicht den Umfang und den 
Schwung friiherer Zeiten (8.-9.Jh.). Zwar besaBen die 
Jerusalemer Georgier seit dem 11.Jahrhundert engen 
Kontakt zu ihrer Heimat, sie erstarkten wirtschaftlich 
und vergroBerten ihre Macht, die Zahl der georgischen 
Kloster wuchs, und kulturelle und literarische Tétigkeit 

42 

wurde sowohl im Kreuzkloster als auch an anderen Stét- 
ten entfaltet (Golgatha, Gethsemane, Kappatha usw.), 
doch die georgische Kolonie von Paléstina verlor die frii- 
here Bedeutung und konnte die einstige GréBe nicht 
mehr bewahren. Ursache dafiir war einerseits Jerusa- 
lems Loslosung von der byzantinischen Kulturwelt 
durch die islamische Umgebung und andererseits die 
Wiederbelebung der staatspolitischen Beziehungen zwi- 
schen Georgien und Byzanz, deren Folge die Griindung 
georgischer Kloster auf dem Boden von Byzanz oder un- 
ter dessen EinfluB stehenden Landern und die Verlage- 
rung der geistigen Zentren in diese Gebiete war. Eine 
dieser Stitten war der Schwarze Berg. 

Der Schwarze Berg liegt im historischen Syrien, in der 
Nihe von Antiochia (gegenwirtig Territorium der Tiir- 
kei). Es erlangte besondere Bedeutung im 6.Jahrhun- 
dert, als dort der geistliche Wiirdentrdger Symeon Styli- 
tes der Jiingere (521-592) lebte. In den dortigen Kl6- 
stern kamen Griechen, Syrer, Armenier und andere zu- 
sammen. Schon friih fanden sich hier auch Georgier ein. 
Zwar konnen wir iiber ihre damaligen literarischen Lei- 
stungen keinerlei Aussagen machen, denn diesbeziiglich 
ist nichts auf uns gekommen, doch in jener Zeit er- 
reichte die syrische Literatur einen besonderen Auf- 
schwung, und es ist denkbar, daB sich die Georgier mit 
ihr vertraut machten und sie studierten. Jener Widerhall 
der georgisch-syrischen Literaturbeziehungen, der in 
einigen sehr alten Schriften spiirbar ist, kann das Ergeb- 
nis der gemeinsamen Titigkeit von Georgiern und Sy- 
rern auf dem Schwarzen Berg sein. 
Nachdem Syrien in die Hand der Araber gefallen war, 

schwichten sich die Beziehungen der Georgier zu An- 
tiochia und dem Schwarzen Berg ab, kamen aber nicht 

génzlich zum Erliegen. Eine merkwiirdige Zunahme der 
Georgier auf dem Schwarzen Berg und eine deutliche 
Verstarkung ihrer kulturellen Aktivitat ist im 11. Jahr- 
hundert zu verzeichnen. Dies wurde einerseits dadurch 
gefordert, dal Syrien aus der Unterdriickung durch die 
islamischen Eroberer befreit wurde und in die Oberho- 
heit von Byzanz iiberging (969-1084), und zweitens da- 
durch, daB Antiochia als Zentrum des christlichen 
Schrifttums einen Aufschwung erfuhr. 

Die Klosterkolonisation der Georgier auf dem 
Schwarzen Berg nahm besonders seit den dreiBiger Jah- 
ren des 11.Jahrhunderts zu, als sich dort viele Geistes- 

schaffende aus Siidgeorgien (Schatberdi, Oschki, Tbeti 
-und so weiter.) niederlieBen. In den nachfolgenden Jah- 
ren wuchs die Zahl der Georgier in den Klostern des 
Schwarzen Berges (Symeon-Kloster, Kalipos, Kastana 
u.a.), von denen einige sogar eigene georgische Kloster 
waren, stark an. Dort pflegte und entwickelte man die 
Traditionen der Literaturschule von Tao-Klardsheti. 
Bald setzten sie sich mit einem in Byzanz bestehenden 
georgischen Kloster, dem Iberer-Kloster auf Athos, das 
die Hauptstitte des damaligen georgischen Schrifttums 
war, in Verbindung und stellten enge literarische Bezie- 
hungen zu ihm her, sie machten sich mit dem in der grie- 
chischen, syrischen und arabischen Welt entstandenen 
christlichen Schrifttum bekannt, entfalteten eine vielsei- 
tige kulturelle Titigkeit, kimpften energisch gegen 
Ubergriffe der Griechen und verteidigten aufopferungs- 
voll die literarische und kulturelle Unabhéngigkeit der 
Heimat. 

Fruchtbare Arbeit leistete die georgische Kolonie auf 
dem Schwarzen Berg in der Mitte des 11. Jahrhunderts. 
Energisch wirkte auf schriftstellerischem Gebiet Giorgi



Scheqgenebuli, der sich durch seine literarischen Interes- 
sen einen Namen machte. Er schickte einen der bedeu- 
tendsten Vertreter der georgischen Kultur auf die 
schopferische Laufbahn, Giorgi Atoneli (1009-1065), 

der einige seiner Werke auf dem Schwarzen Berg ver- 
faBte. Eine Zeitlang wirkte an gleicher Stelle der be- 
kannte Hagiograph Giorgi Mzire. Zwar lebten Giorgi 
Atoneli und Giorgi Mzire spiter groBtenteils auf dem 
Berg Athos und sind im wesentlichen Geistesschaffende 
vom Athos, doch ihre Laufbahn nahm am Schwarzen 

Berg ihren Anfang. 
Die Georgier vom Schwarzen Berg verstirkten ihre 

Arbeit in der zweiten Hilfte des 11. Jahrhunderts, als an 
die Spitze der dortigen Literaturschule der erudierte 
Schrifsteller und Wissenschaftler, Philologe und Philo- 
soph Eprem Mzire trat, der eine ganze Epoche in der ge- 
orgischen Kulturgeschichte schuf. Mit Eprem Mzire 
wirkte auf dem Schwarzen Berg eine gro8e Gruppe ge- 
orgischer Schriftsteller (Saba Tuchareli, Ioane 
Parakneli, Anton Tbeli, Ioane Mtawaraisdse, Eprem 

Oschkeli, Arsen Iqaltoeli und andere), es entstand und 
erstarkte eine philosophisch-theologische Schule, es ent- 
wickelte sich die georgische Philosophie, mehrere . . . zig 
Werke des geistigen Schrifttums verschiedener Gebiete 
wurden verfaBt und iibersetzt (auf den Gebieten Biblio- 
logie, Exegetik, Dogmatik, Polemik, Hagiographie, 
Homiletik usw.), es wurde die Problematik der Verbrei- 
tung des Christentums unter den Georgiern bearbeitet 
und das Recht der Georgier auf Autokephalie bewiesen, 
eine besondere Ubersetzungstheorie erarbeitet, zahlrei- 
che Handschriften entstanden, von denen viele verloren 
gingen, einige aber in Tbilisi, Kutaisi, Leningrad, auf 
dem Berg Sinai, auf Athos und in Jerusalem aufbewahrt . 
werden. 
Wenn es die Georgier schon friih, seit dem 4.-5. Jahr- 

hundert, nach dem Vorderen Orient zog und sie in der 
dortigen Askese und Literatur erfolgreich wirkten, so 
nahmen sie seit dem 9. Jahrhundert den Weg nach We- 
sten und begannen allméhlich die Klosterkolonisation 
von Byzanz, was eine unmittelbare Folge der Intensivie- 
rung der georgisch-byzantinischen Beziehungen war. Im 
Laufe der Zeit nahm die Ansiedlung georgischer 
Geistesschaffender in Byzanz umfassenden Charakter 
an und wurde dank der Belebung der staatspolitischen 
und kulturellen und literarischen Verbindungen zwi- 
schen Georgien und Byzanz noch spiirbarer. Gleichzei- 
tig wurde Byzanz zum anerkannten Zentrum der christ- 
lichen Welt, Konstantinopel iibertraf bei weitem das in 
islamischer Hand befindliche Jerusalem, die byzantini- 
sche Literatur errang Weltgeltung. Das verstarkte noch 
den Drang der Georgier nach Byzanz. 

Nach Westen zog es bereits Grigol Chandsteli (759 bis 
861); im Jahre 826 besuchte er Konstantinopel und des- 
sen Sehenswiirdigkeiten. Bald suchte ein weiterer nam- 
hafter Gelehrter, Ilarion Kartweli (822-875), den We- 
sten auf. Er machte sich nicht nur mit den dortigen Ort- 
lichkeiten vertraut, sondern griindete um das Jahr 864 
ein georgisches Kloster auf dem kleinasiatischen 
Olymp. Mit seinem Namen ist die Griindung eines wei- 
teren Klosters im Zentrum von Byzanz, der Romana, im 
Jahre 876 verkniipft. Beide Kloster wurden schon frith 
zu Stitten des georgischen Schrifttums. Im 9.-11. Jahr- 
hundert wurden dort mehrere kostbare Handschriften 
verfat, von denen einige bis in die Heimat gelangten. 
Auf dem Olymp wirkten viele erfahrene Kalligraphen 
(zum' Beispiel Mikael Berteli), dort unternahm Ekw- 

time Atoneli seine ersten Schritte in der literarischen 
Laufbahn. 

Im 11.Jahrhundert wirkten die Georgier erfolgreich 
in den Kléstern Konstantinopels. Erwahnenswert sind 
Chora (11.Jh.) und vor allem Triandafliw, wo der Ge- 
lehrte Teopile Chuzesmonasoni (11.Jh.) téitig war. Ge- 
orgische Geistliche betitigten sich literarisch auch im 
georgischen Kloster Shalia auf Zypern. Von den westli- 
chen georgischen Klostern erlangten das Kloster vom 
Athos (10.Jh.) und das Petrizoni-Kloster (11.Jh.) die 
groBte Bedeutung. 

Die Georgier in Byzanz dringten nicht nur in die K16~ 
ster, sondern auch in die Lehreinrichtungen. Schon 
Giorgi Atoneli fithrte 80 Kinder dorthin, um sie zu er- 
ziehen, und einige Zeit darauf schickte Dawit der Er- 
bauer 40 Kinder zum Bildungserwerb an die dortigen 
Schulen (Wardan der GroBe). Gesonderte Nennung 
verdient die in den Jahren 1044-1047 in Konstantinopel 
von Konstantin Monomach gegriindete wissenschaftli- 
che Bildungseinrichtung, die Akademie von Mangan, 
die sich zu einem méchtigen Zentrum der Renaissance 
entwickelte und eine groBe Rolle in der Geschichte der 
byzantinischen Kultur spielte. Dort hielten beriihmte 
Wissenschaftler Vorlesungen, die unter anderem auch 
georgische Personlichkeiten besuchten (Arsen Iqaltoeli, 
Ioane Petrizi usw.). Dort eigneten sie sich eine gedie- 
gene Bildung an, studierten Theologie und Philosophie 
und iibertrugen die dortigen Traditionen auf die georgi- 
schen Kloster (auf dem Schwarzen Berg, in Petrizoni, 
Gelati und Iqgalto). Manche von ihnen widmeten sich in 
der Akademie von Mangan auch der Ubersetzungsar- 
beit (Arsen Iqaltoeli). 

Das zahlenméBige Anwachsen der Georgier und die 
Griindung georgischer Kolonien in Byzanz hatte groBte 
Bedeutung fiir die Kulturgeschichte Georgiens. Die Ge- 
orgier in den Klostern von Konstantinopel, auf Athos, 
in Petrizoni und anderen Kléstern unterhielten enge Be- 
zichungen zu namhaften Vertretern der byzantinischen 
Kultur, sie waren in der Lage, die Entwicklung des by- 
zantinischen Schriftwesens zu verfolgen und es ihm 
nachzutun, die georgische Literatur mit neuen origina- 
len Arbeiten und aus dem Griechischen iibersetzten Bii- 
chern zu bereichern und das nationale Schrifttum auf 
das allgemeine Niveau der christlichen Literatur zu he- 
ben. 

Die im Westen entstandenen georgischen Kolonien 
losten diese komplizierte Aufgabe hervorragend: Das 
kulturelle und literarische Erbe, das sie schufen, besal 
groBe Bedeutung fiir das Wachstum und die Entwick- 
lung der nationalen Literatur. Gleichzeitig trugen die im 
Westen wirkenden georgischen Schriftsteller in be- 
stimmter Weise dazu bei, die byzantinische Literatur 
selbst zu entwickeln. 

Unter den ausldndischen Stitten des altgeorgischen 
Schrifttums erlangte das Kloster vom Athos die groBte 
Bedeutung fiir die Entwicklung der georgischen Kultur. 
Es liegt auf dem Berg Athos auf der Halbinsel Chalke- 
don in Griechenland. Die Klosterbautitigkeit hatte hier 
groBe AusmaBe angenommen. Verschiedene Volker 
verfiigten hier iiber eigene Kldster. Seit sich die geor- 
gisch-byzantinischen Beziehungen vertieften und zahl- 
reiche Georgier im staatlichen und im kirchlichen Leben 
von Byzanz wirkten, war es nur natiirlich, daB sie auch 
auf dem Athos heimisch wurden. Zuerst suchten die Ge- 
orgier im griechischen Kloster Zuflucht, doch spiter, in 
den Jahren 980-983, erbauten sie auch ein Kloster der 

43



Iberer auf Athos. In dieser Angelegenheit taten sich der 
georgische Fiirst Ioane, der den Bau begann, und der 
berithmte Feldherr Tornike hervor, der mit einem Rei- 
terheer der Georgier dem Kaiser Basilios von Byzanz 
groBe Hilfe erwies, die Truppen des aufstindischen 
Feldherrn Barda Skleros besiegte (979) und reiche 
Beute machte, die er auf den Berg Athos brachte und 

damit die reale materielle Voraussetzung fiir den Beginn 
des Klosterbaus schuf. 

Das Kloster der Iberer auf Athos, das anfangs von 
Ioane und nach dessen Tod 14 Jahre lang (1005-1019) 
von seinem Sohn Ekwtime geleitet wurde, entwickelte 

sich zum groBten georgischen Kloster im Westen. 
AuBerdem war es nicht nur das wichtigste Kloster der 
Georgier im Westen, sondern eine méachtige Stitte der 
georgischen Kultur. 

»Das Athos-Kloster, schrieb K. Kekelidse, ,,war immer der 
Triger der georgischen nationalen Idee in Byzanz. Es verwan- 

delte sich zur Quelle, aus der in Fiille der Strom der progressi- 
. ven Kultur zu uns floB. Wenn sich das georgische Schrifttum im 

10.-11. Jahrhundert iiberaus rasch entwickelte, so auch dank 
des Klosters der Iberer, wo die besten kulturellen Krifte der 
Georgier versammelt waren, die sich das Ziel gesetzt hatten, ih- 
ren Landsleuten den literarischen Reichtum und das literari- 
sche Erbe des Westens nahezubringen. Hier wurde ein GroB- 
teil jenes literarischen Schatzes iibersetzt und abgeschrieben, 
auf den die Geschichte unserer alten Literatur zu Recht stolz 
ist. Hier entstand eine besondere literarische, grammatische 
und kalligraphische Schule, die eine unausloschliche Spur in 
unserer Vergangenheit hinterlieB. Mit einem Wort, kein einzi- 
ges Kloster hatte so eine Bedeutung in der Geschichte unseres 
Schrifttums und unserer Kultur wie das Athos-Kloster der Ibe- 
rer. Ohne dieses Kloster hitte unsere Kulturgeschichte einen 
anderen Verlauf und einen anderen Charakter nehmen kon- 
nen.* 3 

Zwar ist schriftstellerisches Interesse im georgischen 
Athoskloster schon friih festzustellen — bekannt sind 
beispielsweise Biicher, die von den ersten Klostervitern 
Ioane und Tornike hergestellt wurden —, doch der In- 
itiator und geistige Vater der dort geleisteten schopferi- 
schen kulturellen Titigkeit und der Begriinder der dorti- 
gen Literaturschule war Ekwtime Atoneli (955-1028). 
Es gab kein einziges Gebiet des georgischen geistlichen 
Schrifttums, an dessen Entwicklung und Bereicherung 
Ekwtime nicht aktiv beteiligt gewesen wire. Er schrieb 
originale Werke in georgischer und griechischer Sprache 
und leistete beiderseits Ubersetzungsarbeit. Es geniigt, 
an das bekannte hagiographisch-moralische und aske- 
tisch-dogmatische Werk, den im Mittelalter weit ver- 

breiteten seelischen Erbauungsroman ,Die Weisheit 

des Balahvar“, zu erinnern, den er aus demuGeorgischen 

iibersetzte (bald erschien eine lateinische Ubersetzung, 
und spéter wurde er in zahlreiche européische Sprachen 
iibertragen). 

Ekwtime Atoneli stellte sich das Hauptziel, die geor- 
gisch-byzantinischen kulturellen und literarischen Be- 
ziehungen zu stirken und das georgische Schrifttum mit 
aus dem Griechischen iibersetzten Werken zu berei- 
chern. Er lieB sich von einem speziell erarbeiteten Uber- 
setzungsprinzip leiten, wihlte das Ubersetzungsmate- 

rial sorgfaltig aus, zog das Niveau und die Anspriiche 
der georgischen Leser in Betracht und édnderte bei Be- 
darf den Text und gab ihm eine abgewandelte Redak- 
tion. 

Die von Ekwtime begonnene Arbeit setzte der grofe 
Gelehrte Giorgi Atoneli (1009-1065) fort, erweiterte 
und vertiefte sie. Mit seiner schopferischen Titigkeit, 

44 

seinen fruchtbaren Ubersetzungen und seinem prakti- 
schen Schaffen leistete er einen groBen Beitrag zur gei- 
stigen Kultur des georgischen Volkes. An dieser Stelle 
sind auch der Schiiler und Mitarbeiter Giorgi Atonelis 
und sein Biograph Giorgi Mzire (11.Jh.) sowie die Ver- 
dienstvollen Hymnographen Esra (11.Jh.), Basili 
(11.Jh.) und Sosime (11.Jh.) zu nennen. 

In der Folgezeit lieB die schopferische Titigkeit der 
Georgier auf Athos allméhlich nach und kam schlieBlich 
ganz zum Erliegen. Die dortigen Mdnche begniigten 
sich meist mit der Herstellung von Handschriften und 
bereicherten die Bibliothek mit neuen Exemplaren, die 

noch heute der groBte Schatz des Athos-Klosters sind. 
Das Verebben der schopferischen Arbeit der Geor- 

gier auf dem Athos und ihre véllige Einstellung waren 
keine zufilligen Ereignisse. Sie waren die natiirliche 
Folge jener Verfolgungen und Behinderungen, denen 
die Georgier auf dem Athos seit dem 11.Jahrhundert 
ausgesetzt waren. In spiterer Zeit nahmen die Griechen 
allméhlich immer gréBeren EinfluB auf das Kloster und 
entzogen den Georgiern dort die Arbeitsmoglichkeiten, 
und im 19. Jahrhundert nahmen sie es ganz in Besitz. 

In Bulgarien, 20-30km von Plowdiw entfernt, liegt 

am Nordhang der Rhodopen am rechten Ufer der Ase- 
niza in einem malerischen Tal das beriihmte Kloster Pe- 
trizoni, das seiner GroBe nach in Bulgarien an zweiter 
Stelle steht. Die Gipfel der Rhodopen, das sprudelnde 
Wasser des Flusses, die bezaubernden Wilder bieten ei- 

nen herrlichen Anblick und verleihen dem Kloster, das 
von den historischen Wurzeln der Freundschaft zwi- 
schen dem georgischen und dem bulgarischen Volk 
zeugt, besondere Schonheit. Petrizos, nach dem das 
Kloster Petrizoni genannt wurde, lag weiter sidlich. 
Aber da in letzter Zeit das Dorf Batschkowo, von dem 

aus der Weg zum Kloster fiihrt, mehr in den Vorder- 
grund trat, wird es heute als Batschkowo-Kloster be- 
zeichnet. 

Dieses Kloster wurde von dem am Hofe des Alexos 
Komnenos zu Ehren gekommenen georgischen Fiirsten 
und ,groBen Domestikos des Westens“ (Oberbefehls- 
haber der byzantinischen Truppen in Europa) Grigol 
Bakurianisdse im Jahre 1083 gegriindet. Er lie die 
Hauptkirche errichten, an deren Stelle sich heute ein 

neues Gebidude aus dem 17.Jahrhundert erhebt. Darin 
wird bis auf den heutigen Tag in Ehren ein georgisches 
Heiligenbild aufbewahrt, dessen Inschrift das Wirken 
der Georgier in Petrizoni noch im 14.Jahrhundert be- 
zeugt. Derselbe Fiirst lieB auch eine Gruft erbauen, die 
reich bemalt war und trotz ihres Alters und ihrer Schi- 
den auch heute noch mit ihren Fresken, auf denen auch 
Grigol Bakurianisdse dargestellt ist, die Aufmerksam- 
keit fesselt. 

Grigol Bakurianisdse schuf fiir das Kloster und das an 
gleicher Statte gegriindete Seminar, wo junge Georgier 
lernten, eine Satzung, die mit der Griindungsgeschichte 
des Klosters, dem Programm und der Zielsetzung des 
Seminars bekanntmacht. Offenbar bereitete das Semi- 
nar georgische Mitarbeiter auf kulturelle und Bildungs- 
tatigkeit vor. Hier handelt es sich um den hochst selte- 
nen, vielleicht einzigartigen Fall des Bestehens eines Se- 
minars in der modernen Bedeutung dieses Wortes in By- 
zanz. 

Fast zwanzig Jahre lang leitete die Arbeit des Klosters 
und des Seminars der georgische Wissenschaftler Ioane 
Pilosoposi, der aufgrund seiner Wirkungsstitte Petrizi 
genannt wurde. Er war aktiver Teilnehmer jener philo-



sophischen Bewegung, die in Byzanz unter der Fithrung 
von Michael Psellos und Johannes Italos entfaltet 
wurde. Sein vielseitiges Schaffen und seine freien philo- 
sophischen Anschauungen trugen ihm Verfolgung und 
Behinderung seitens offizieller konservativer Kreise 
ein. Zu Beginn des 12. Jahrhunderts muB3te er Petrizoni 
verlassen. Der hochgebildete Wissenschaftler begab 
sich in seine Heimat und setzte sein Schaffen an der 
Akademie Gelati fort. 

Die literarisch-philosophische Schule von Petrizoni 
niherte die georgische Literatur noch stirker an die by- 
zantinische an. Mit der Ubersetzung und Kommentie- 

Steffi Chotiwari-Jiinger 

rung dogmatisch-philosophischer Biicher forderte sie 
die Entwicklung des georgischen Geisteslebens. 

Von den Handschriften aus der Klosterbibliothek Pe- 
trizoni ist nur eine bekannt geworden. Viele sind verlo- 
rengegangen oder jedenfalls trotz Nachforschungen un- 
serer bulgarischen Freunde bislang nicht gefunden wor- 
den. Es besteht kein Zweifel, daB das Auffinden des in 
Petrizoni geschaffenen kulturellen und literarischen Er- 
bes mehr Licht auf die Titigkeit der Petrizoni-Gelehrten 
werfen und die Bedeutung dieser auslidndischen Stitte 
der georgischen Kultur noch vollstandiger klaren wird. 

Der Weg Konstantine Gamsachurdias zum kiinstlerischen ,,Chronisten 

des geeinten Konigreiches Georgien* 

Als sich Konstantine Gamsachurdia (1893-1975)" nach 
der Veroffentlichung mehrerer Romane, Gedichte und 

Erzdhlungen zu Gegenwartsfragen erstmals im Jahre 
1939 mit einem historischen Roman an die breite Of- 
fentlichkeit wandte, mag das zunédchst Verwunderung 
ausgelost haben. Nicht ein einziges Werk kiindete sein 
»neues“ Interessengebiet an, das fortan die dritte und 

letzte Schaffensperiode bestimmen sollte. Die Lebens- 
geschichte Gamsachurdias mag Aufklidrung geben: Der 
Schriftsteller hatte sich von frithester Jugend an stets fiir - 
die Geschichte interessiert und mit ihr in sehr intensiver 
Weise auseinandergesetzt. In seinen Autobiographien, 
Nachworten bzw. Artikeln gibt Gamsachurdia Aus- 
kunft iiber sein Verhiltnis zur Geschichte als Wissen- 
schaft und beschreibt die Motive seiner Studien. Da in 
bisherigen Untersuchungen dieser Frage kaum Auf- 
merksamkeit gewidmet wurde, scheint es nur folgerich- 
tig, dies nachzuholen. 

Bereits in der Kindheit hatten sich einige historische 
Personlichkeiten tief in das Bewulitsein Konstantine 
Gamsachurdias eingeprigt. So vermag sich der Schrift- 
steller noch sehr viel spiter an einen Besuch der Kirche 
in Gelati zu erinnern, wo ihn das Bildnis des Konigs Da- 

wit sehr beeindruckte, von dem die Mutter auch interes- 

sante Geschichten zu erzihlen wuite. Doch wie groB 
war die Enttauschung, als er erfuhr, dal Dawit schon 

lange tot war.> Auch fiir die georgischen Konige Ba- 
grat III. und Bagrat IV. hegte Konstantine groBe Sym- 
pathie.® Noch in der Kindheit wurde die Lektiire von 
»Kartlis zchowreba*, einer universalen Chronik tber 
die Jahre 300-1200* aus der Geschichte Georgiens, zu 
einer Lieblingslektiire des Jungen. 

Mit den Jugendjahren verlagerte sich das Interesse 
Konstantines auf die Geschichte Europas. Damals hitte 
er nicht vermutet, schreibt der Autor in einem Nach- 
wort, daB er jemals wieder zur Geschichte Asiens zu- 
riickkehren wiirde. Aber in Europa, wiahrend seiner 
»Lehr- und Wanderjahre*, sollte sich sein Verhéltnis 
zur Geschichte des Orients griindlich andern. Hier nim- 
lich studierte Gamsachurdia in Konigsberg, Leipzig, 
Miinchen und Berlin neben der Urgeschichte und allge- 
meinen Weltgeschichte auch speziell die Geschichte Ita- 
liens, Deutschlands, RuBlands und einiger anderer eu- 

ropdischer Nationen. Gemé8 der traditionellen ideali- 
stischen Geschichtsauffassung wurde sein Augenmerk 
besonders auf die Dynastien der Hohenzollern, Roma- 

nows und anderer Imperatoren gelenkt, die sich dem 
jungen Georgier jedoch zum Teil als ,epileptische*, 
»gehirnlose®, | idiotische” Herrscher darstellten, deren 

Geschichte ihm ebenso erschien wie die Politik, die sie 
betrieben.® Im Zusammenhang damit wuchs das Inter- 
esse an der Heimatgeschichte, da in Georgien wenig- 
stens einige Herrscher eine Politik voller Leidenschaft 
und Enthusiasmus betrieben. Selbstverstindlich war die 
Geschichte Georgiens nicht isoliert zu verstehen; des- 

halb studierte Gamsachurdia die gesamte Geschichte 
Osteuropas und des christlichen Orients und im Zusam- 
menhang damit Religionsgeschichte, Sprachen und Li- 
teratur sowie Linder- und Volkerkunde. Besonders in 
Berlin (1916-1919 zeigt Gamsachurdia ein verstarktes 
Interesse an der Geschichte des Orients. Darauf hatte 
offensichtlich das erlebte und das aktuelle, ihn umge- 

bende Zeitgeschehen bedeutenden Einfluf3. 
Wenn sich Gamsachurdia damals der Geschichte Ge- 

orgiens zuwandte, so vor allem, um mehrere fiir ihn le- 
benswichtige Probleme zu l6sen. Der georgische Stu- 
dent wollte ergriinden, wie sein Land in Abhéngigkeit 
vom Zarismus gelangt war. Der AnlaB fiir diese Frage- 
stellung ergab sich offensichtlich aus der Tatsache, daf3 
Gamsachurdia Ende des Jahres 1915 nach Berlin iiber- 
gesiedelt war, mit der Absicht, in einem von seinen 
Landsleuten gebildeten Komitee zur Befreiung Geor- 
giens vom Zarismus tdtig zu sein. ,,...ich stellte mich 
meinen Landsleuten zur Verfiigung, um mit ihnen zu- 
sammen fiir die Befreiung Georgiens zu arbeiten.*’ 

Gleichzeitig lieB sich Gamsachurdia an der Berliner 
Friedrich-Wilhelms-Universitit immatrikulieren®, wo 
er sich in wissenschaftlicher Kleinarbeit mit der Regie- 
rungszeit des georgischen Konigs Erekle II. auseinan- 
dersetzte, die den Schliissel fiir die Beantwortung seiner 

Frage anbot. Aller Wahrscheinlichkeit nach hatte sich 
der Student so intensiv mit ebendieser Periode der geor- 
gischen Geschichte beschiftigt, dal ihm Theodor Schie- 
mann, Professor fiir Geschichte und Landeskunde, von 

einer Dissertation zur Geschichte Georgiens im Ganzen 
abriet und den Titel ,,Konig Heraklius I1.*’ vorschlug. 

45


