
PHILOSOPHIE 

Eduard Kodua 

Eine zweibindige Ausgabe der philosophischen Werke D. Usnadses 

Die Universitat Tbilissi hat eine zweibédndige Ausgabe 
der philosophischen Arbeiten von D.Usnadse verof- 
fentlicht. Usnadses Arbeiten zur Psychologie wurden 
nach seinem Tod in sechs Banden herausgegeben. Die 
zweibdndige Ausgabe der philosophischen Schriften er- 
scheint erstmals und ist dem 100. Geburtstag Usnadses 
gewidmet. In die zweibédndige Ausgabe wurden in den 
Jahren 1909-1923 geschaffene Arbeiten aufgenommen. 
Das ist im wesentlichen die Periode zwischen seinen 
zwei philosophischen Monographien. Die erste schuf er 
an der Universitit Leipzig, darin analysierte er die Welt- 
anschauung von Solowiow. Dann verteidigte er zu der- 
selben Thematik seine Habilitationsschrift an der Uni- 
versitidt Halle und veroffentlichte sie am gleichen Ort in 
Buchform. Die zweite Monographie schrieb er an der 
Universitat Tbilissi, zu deren Griindungsmitgliedern er 
zihlte, und gab sie 1920 unter dem Titel ,,Henri Berg- 
son* heraus. ' 

Usnadse gehort der ersten Plejade der modernen ge- 
orgischen Philosophie an. Diese Generation betrat zu 
Beginn des Jahrhunderts den Schauplatz ihres Wirkens. 
Es handelt sich um Dimitri Usnadse, Konstantine Kapa- 
neli, Schalwa Nuzubidse und Sergi Danelia. Ein jeder 
durchlief eine andere philosophische Schule: Kapaneli 
absolvierte ein Studium an der Fakultit fiir Literatur der 
Pariser Sorbonne, seine Gedankenwelt formte sich von 
Anfang an unter dem Einflu von Nietzsches Lebens- 
philosophie und der franzosischen soziologischen und 
asthetischen Schule. Auf diesem Weg gelangte er zum 
Organotropismus. Nuzubidse kam nach dem Abschlu 
der Petersburger Universitit unter dem EinfluB von 
Losskij und Bolzano wie der Begriinder der deutschen 
Phiéinomenologie Husserl zur Losung des Problems der 
Gnoseologie. Danelia wurde an der Moskauer Universi- 
tit als Philosoph ausgebildet und arbeitete anfangs auch 
an dieser Universitit. Gegenstand seines Interesses war 
die kritische Philosophie. In seiner Universititszeit 
schuf er Arbeiten zur formalen Ethik von Kant, zu den 
ethischen Anschauungen von Windelband, zum Pro- 
blem der Kausalitit bei Hume, zur Gnoseologie von 
Descartes u.a. Spiter widmete er sein ganzes Interesse 
der kritischen Philosophie, wobei ihn besonders das 
Problem von Mensch und Werten bewegte. Usnadse 
studierte in Deutschland bei Wundt Philosophie und 
Psychologie und verkniipfte seine Interessen von Anbe- 
ginn mit dem Intuitivismus und der Lebensphilosophie. 

D. Usnadse begann — wie gesagt — mit Arbeiten zu 
Problemen der Erkenntnistheorie bei Solowiow. Seine 
Habilitationsschrift, die er an der Universitit Leipzig 
verteidigte, betraf eben diesen Gegenstand./1/ 

Nach seiner Riickkehr nach Georgien wandte er sich 
nochmals der Problematik der Erkenntnistheorie zu und 

veroffentlichte den Beitrag ,Was ist Erkenntnistheo- 

rie?* An der Universitit Tbilissi schrieb er die Arbeit 
»Das Problem der Unbedingtheit bei Leibniz*, wofiir 

ihm ein Preis der Universitat Leipzig zuerkannt wurde. 
Danach wandte er sich dem Monismus von Bergson zu, 
in dessen Gedankengut er die Ausgangsprinzipien sei- 
nes Standpunktes sah. 

Ahnlich waren auch Nuzubidses Interessen gelagert. 
Seine erste Arbeit iiber die Theorie der Wahrheit von 
Bolzano und der spiter formulierte alethologische Rea- 
lismus stellen der Aussage eines russischen Philosophen 
zufolge eine ,,ontologische Gnoseologie* dar. 

Auf gleichem Wege entwickelte sich Danelias philo- 
sophische Forschung. Seine Magisterdissertation ,,Uber 
die Gnoseologie von Descartes”, die Arbeit ,,Die Art 
der Wahrheit* und ,,Das wissenschaftliche Wissen im 
Sinne von Demokrit“ behandeln die erkenntnistheoreti- 
sche Problematik. 

Was Kapaneli betrifft, so interessierte ihn jene Rich- 
tung in der Philosophie, die sie unter Umgehung der er- 
kenntnistheoretischen und logischen Probleme auf die 
geistige Erfassung des Lebens und der Kultur ausrich- 
tete. 

Der Begriinder der georgischen Psychologenschule 
Dimitri Usnadse begann seine Tatigkeit auf philosophi- 
schem Gebiet. Es war die Zeit der weltanschaulichen 
Prinzipien in seinen philosophischen Forschungen, die 
seinen besonderen Einstieg in die Wissenschaft charak- 
terisierte. 

Usnadses Weltanschauung verdient insofern als Mu- 
sterbeispiel unabhingigen philosophischen Denkens In- 
teresse, als sie philosophische Grundlage seiner psycho- 
logischen Theorie geworden ist. Usnadses Arbeiten in 
der Philosophie betreffen theoretische und kritische 
Aspekte der Philosophie. Beide verfolgten das gleiche 
Ziel: die eigene weltanschauliche Position zu erarbeiten 
und eine philosophische Grundlegung fiir seine spéter in 
der Psychologie aufgestellte Einstellungstheorie zu 
schaffen. Usnadse verfaBte zwei Monographien in der 
Philosophiegeschichte, und aus beiden ist ersichtlich, 
daB die Wahl des Autors gerade deshalb auf diese Den- 
ker fiel, weil in deren System eine Problematik behan- 
delt wurde, die Usnadse interessierte: der Sinn der In- 
tuition, des Lebens, des Daseins. 

Aus der Sicht der Gegenwart ist die Betrachtung von 
Solowiow viel leichter, als dies in den ersten Jahren der 
neuformulierten Lehre der Fall war, denn in der zuriick- 
liegenden Zeit wurden AusmaB und Sphiren seines Ein- 
flusses auf spitere Systeme sichtbar. Dimitri Usnadse 
vermochte es, das Grundlegende festzuhalten, das es 
rechtfertigte, W.Solowiows Gedankengut als For- 
schungsgegenstand zu wihlen. In der Einleitung seiner 

77



Arbeit iiber Solowiow formulierte Usnadse drei Grund- 
prinzipien der Forschung, die nicht nur fiir diese Arbeit, 
sondern fiir alle philosophiegeschichtlichen Arbeiten 
unabdingbar sind: 1. die Berechtigung des Themas, 2. 
die Bestimmung des Lebens jenes Menschen, dessen 
Weltanschauung Gegenstand der Untersuchung ist, und 
3. die Bestimmung des Forschungsgegenstands. Das er- 
ste Prinzip macht die Motive klar, die zur Wahl des Ge- 
gfiankenguts von Solowiow als Forschungsgegenstand 

hrten. 

»Warum gehen wir auf das vorliegende Thema ein? Die ge- 
samte russische Philosophie, die sich erst im Entstehungspro- 
zeB befindet, triigt natiirlich den Stempel des Geistes, der sie 
hervorgebracht hat, des russischen Geistes. Das aber kommt 
bei unserem Philosophen deutlich zum Ausdruck. Daher ist die 
Gestaltung des russischen Geistes bei dem bedeutendsten Den- 
ker RuBlands nicht ohne Interesse ... und schlieBlich, was die 
Hauptsache ist, verdient Solowiow zweifellos ein bestimmtes 
philosophisches Interesse, weil seine philosophische Originali- 
tét, die, wieich hoffe, in der vorliegenden Untersuchung zutage 
treten wird, auBer jedem Zweifel steht. Wenn wir als Originali- 
tit nicht nur geniale intuitive Einfille betrachten, sondern neue 
Probleme und Begriindungen, kann die Synthese verschiede- 
ner philosophischer Wahrheiten unstrittig einen Anspruch auf 
Originalitit erheben, eine echte Synthese und nicht ein geistlo- 
ser Eklektizismus. DaB wir es bei Solowiow mit einer derarti- 
gen Synthese zu tun haben, soll die vorliegende Untersuchung 
zeigen.“/2/ 

Was das zweite Prinzip betrifft, so will er damit sagen, 
daB jeder Philosoph in sein Gedankengut das eigene Ich 
hineinwebt, daB jeder Gedanke ein Bild des Denkers 
ist, daB der Mensch nicht von seiner Weltanschauung 
16sbar ist, deren philosophischen Gehalt nicht nur seine 
Primissen, die geistige Situation und die Quellen be- 
stimmen, sondern auch seine Personlichkeit. Zu Recht 
schrieb Paul Valery: ,,Es gibt tatsachlich keine Theorie, 

die nicht eine von einer Autobiographie sorgfiltig pra- 
parierte Episode wire.“/3/ 
Usnadse bestimmte noch konkreter die Abhéangigkeit 

seines Gedankenguts vom Charakter und Leben des 
Menschen und verwendete hier erstmals jenen Begriff, 
der ihm so hohe Wertschitzung einbrachte, den Begriff 
der Einstellung. Usnadse zeigte, daB die Philosophie 
wie die Metaphysik der Poesie nahe steht. Sie ist eine 
Poesie der Begriffe. In die Poesie aber ist das Wesen des 
Menschen insgesamt eingewoben. Deshalb kann die 
Philosophie des Menschen auch nicht losgeldst von sei- 
nem ,,Ich“ sein. Eine andere Frage ist die Wissenschaft. 
Poesie und Metaphysik liegen dagegen in der gleichen 
Dimension. In beiden kommt gleichermaBen das ,,Ich“ 
des schopferischen Menschen zum Ausdruck. Diese 
Verwandtschaft von Poesie und Philosophie, die eine 
bedeutende Markierungslinie der Lebensphilosophie 
und des Existentialismus ist, bestimmt eine der grundle- 
genden Seiten von Usnadses Forschungen. Er schreibt: 

»,Die Metaphysik ist ihrem inneren Wesen nach notwendi- 
. gerweise mit der Personlichkeit verkniipft, die sie erarbeitet hat 
... genauso wie Kunstwerke. . . Die Metaphysik ist die begriff- 
liche Verkorperung der allen verborgenen, permanenten Ein- 
stellungswelt, oder, was das gleiche bedeutet, sie ist mit dem in- 
neren Charakter des Autors verbunden... Wir denken, uns 

nicht zu irren, wenn wir behaupten, daB man die Metaphysik 
nicht anders betrachten darf als als ,Poesie der Begriffe'/4/, die 
auBer unseren moralischen, religidsen und ésthetischen Be- 
diirfnissen auch die Interessen der Erkenntnis befriedigen 
muB. Das vollbringt sie dadurch, daB sie ein poetisches Gebilde 
ist, ein kiinstlerisches Werk . . . denn wir begeben uns in unmit- 

78 

telbaren Bezug zum Allgemeinen, wo wir etwas schaffen, ge- 
rade dort wird es méglich, in den Charakter der Dinge an sich, 
in ihre Realitit einzudringen und sie in den Gefiihlen zu objek- 
tivieren. Wenn wir die Metaphysik so zu verstehen haben, kann 
es keinen Zweifel geben, daB das metaphysische Bild der Welt 
ein kiinstlerisches Bild ist und als solches aus dem tiefsten inne- 
ren Wesen des Menschen, aus seiner Natur, aus seinem Cha- 
rakter hervorgeht. Hier behandeln wir die Metaphysik einer 
bestimmten Personlichkeit, und haben wir etwa das Recht, 
seine Personlichkeit auBer acht zu lassen?“/5/ 

Usnadse analysierte auch das dritte Prinzip. Dies ist 
die Ermittlung des Wesens der Weltansicht des betref- 
fenden Denkers, der Beziehung dieses Denkers zu an- 
deren und die Bestimmung seiner Bedeutung und seines 
Standortes unter den philosophischen Systemen. 
Wenn wir versuchen, das Zentrum von Solowiows 

Gedankengut kurz zu umreiBen, so sind dies die Exi- 
stenz Gottes, des Kosmos und des Menschen und ihre 

gedanklichen Inhalte, in die einzudringen die Erkennt- 
nis den Weg weist. Nach Ansicht von Solowiow ist die 
Philosophie dadurch gerechtfertigt, daB sie dem Men- 
schen Menschlichkeit verleiht, weil sie freiheitsverkor- 
perndes Denken ist. Er versucht sowohl Materialismus 
als auch Idealismus dadurch zu iiberwinden, daB er das 
allumfassende Absolute, in das man mit der mystischen 
Intuition einzudringen vermag, zum wahren Ursprung | 
erklirt. Im Absoluten gibt es eine freie Theosophie, in 
der sich Theologie, Philosophie und Wissenschaft verei- 
nen. Das allumfassende Ganze hat drei Formen: Wahr- 
heit, Giite, Schonheit. 

Einen kurzen Abri3 von Solowiows Ideen zu geben, 

bedeutet, dem von Usnadse dargebotenen Schema der 

Anschauungen Solowiows zu folgen. Wie gesagt, unter- 
sucht Usnadse in erster Linie Solowiows Gnoseologie 
als Voraussetzung der Metaphysik. Hier verweist er vor 
allem auf die Gleichheit von Metaphysik und Philoso- 
phie und auf die Grundfrage der Metaphysik, d.h. der 
Philosophie, das absolute Sein, doch die Metaphysik 
bleibt hierbei nicht stehen. W. Solowiow hilt neben dem 
ontologischen das kosmologische Problem und das Pro- 
blem der Freiheit fiir grundlegend. So ist, insgesamt ge- 
sehen, die Metaphysik die Theorie vom Sinn des Da- 
seins. Die Ausfiihrungen bedeuten, da der For- 
schungsgegenstand das Absolute ist, das durch die abso- 
lute Wahrheit gekennzeichnet ist. Wenn man nach dem 
Sinn des Lebens sucht, bedeutet das, da man nach ei- 
nem Weg sucht, in die absolute Wahrheit einzudringen. 
»Solowiow zufolge kann die Metaphysik als Erkenntnis 
der absoluten Wahrheit bestimmt werden*, die nicht die 
Erkenntnis des Subjekts charakterisiert, sie ist das Sein. 
Wabhrheit und Sein sind ein und dasselbe, d. h. die Wahr- 
heit ist nicht das Ergebnis der Erkenntnis, sondern ist 
schon vor der Erkenntnis existent wie das Sein an sich 
oder die Wahrheit an sich. Erinnern wir uns an Heideg- 
gers Gedanken, so fillt es nicht schwer zu begreifen, da 
als Aufgabe der Philosophie mit der Erklarung des Sinns 
des Daseins der existentialistischen Metaphysik der 
Weg bereitet ist, deren Grundfrage die nach dem Sinn 
des Daseins ist, was Heidegger zufolge die Wahrheit des 
Seins bedeutet. D. Usnadse wihite bei der Behandlung 
der Erkenntnistheorie gerade diese Frage als bestim- 
mende, und beim Aufwerfen dieser Frage erkannte er 
jenen Kern, durch den Solowiows Gedankengut Bedeu- 
tung erlangt. 

Noch ein weiteres bedeutendes Moment erklirt Us- 
nadses Interesse an Solowiows Metaphysik: die Ansicht



Solowiows, das UnbewuBte sei einer der ersten Zu- 
stinde der Erkenntnis. Die Beziehung des Absoluten zu 
seinem Inhalt hat Solowiow in Analogie zur Erkenntnis 
des Menschen betrachtet und erklirt, daB es im Men- 

schen UnbewuBtes gibt, das die Grundlage seines Ichs 
bildet. Solowiow ,,geht bis zur Annahme des UnbewuB- 
ten in uns und denkt, daB darin die wirklichen Wurzeln 
des ,Ich’ liegen. Dieses UnbewuBte hiilt er fiir die Ur- 

form des Seins des Absoluten.* Das nichste Moment ist 
die Erkenntnis und das dritte die Selbsterkenntnis. 
Diese drei Momente der menschlichen Erkenntnis, die 

Solowiow andeutet, werden zum Gegenstand von Us- 
nadses Interesse und spiter ein Eckstein seiner wissen- 
schaftlichen Arbeit. In Solowiows metaphysischem Sy- 
stem vermochte Usnadse zahlreiche Momente heraus- 
zulesen, die fiir die Psychologie von Interesse waren. 
Beispielsweise sind in Solowiows Charakteristik der Tri- 
nitit die Modi des Absoluten in Gestalt des Willens, der 

Vorstellung und des Gefiihls vertreten. Diese drei 
Grundbegriffe sind bei Solowiow in metaphysischer 
Sicht charakterisiert, und er vermerkt, dal dem ersten 

die Giite, dem zweiten die Wahrheit und dem dritten die 

Schonheit entspricht. Als SchluBfolgerung kann man die 
von Usnadse gebotenen drei Modi der Solowiowschen 
Metaphysik als Inhalt des Absoluten darstellen: 

Absolutes Daseinsmodus Wesen 

Verstand Wille Giite 
Sinn Vorstellung Wahrheit 
Seele Gefiihl Schonheit 

AuBer dem Angefiihrten untersuchte Usnadse in Solo- 
wiows Gedankengut die Fragen nach dem Sinn des irdi- 
schen Daseins oder nach dem Wert und der Freiheit des 
Lebens. Usnadse macht die mit beiden verbundenen 

Schwierigkeiten bewuBt und verweilt besonders bei der 
Frage nach dem Wert des Lebens. Er weist darauf hin, 
daB sie eines MaBstabes bedarf, mit dem der Wert des 
Lebens meBbar ist, und daB die Schwierigkeit gerade 

darin besteht, wie das Leben das MaB seines Wertes sein 

kann. 
Von dieser Problematik behandelte der Forscher 

nach seiner Riickkehr aus Deutschland manches noch- 
mals und ver6ffentlichte es in einzelnen Artikeln. Diese 
Beitrége sind im wesentlichen nicht etwa eine Wieder- 
holung dessen, was Solowiow zu einem Problem geiu- 
Bert hat, und tragen nicht philosophiegeschichtlichen 
Charakter, sondern stellen Versuche dar, vor dem Hin- 

tergrund von Solowiows Ideen Fragen positiv aufzuwer- 
fen und zu l6sen. 

Eine Gruppe von Beitrigen betrifft die Erkenntnis- 
theorie, das Wesen des Menschen, den Sinn des Lebens, 

Gut und Bose, die Gegeniiberstellung von Tod und Le- 
ben und andere philosophische Probleme, die anhand 
von zwei in ihrer Art unterschiedlichen Materialien un- 
tersucht werden, und zwar durch die Geschichte des Phi- 
losophischen und der Philosophie und auf der Grund- 
lage von Materialien der georgischen Poesie. Auf den 
ersten Blick handelt es sich dabei um zwei verschieden- 
artige Sphiren, die nichts miteinander gemein zu haben 
scheinen, doch der Forscher arbeitet in beiden die glei- 
che Problematik heraus, das Problem des Sinns des Da- 
seins, womit er die Nihe von Poesie und Philosophie 
aufzeigt, was eine Ausgangsthese der Lebensphiloso- 
phie war, deren Tradition der Existentialismus fort- 

setzte. 
Usnadses Ansichten in dieser Periode miissen als Su- 

che gewertet werden. Als er seine Forschungen mit der 
Ordnung von Solowiows Gedankengut beginnt, in dem 
er eine ihn interessierende Problematik erkennt, zu der 
er sich noch keine eigene Position erarbeitet hat, vertieft 

er sich in zwei Problemrichtungen, in die erkenntnis- 

theoretische und in die metaphysische. In der erkennt- 
nistheoretischen Problematik interessierte ihn in erster 
Linie der Versuch, die Einseitigkeit der historischen Er- 
kenntnistheorie zu iiberwinden. In dieser Richtung 
hatte Solowiow gewaltige Arbeit geleistet. Er demon- 
strierte, daB sowohl Empirismus als auch Rationalismus 
einseitig sind und daB Kants Versuch gerechtfertigt war, 
diese Einseitigkeit durch ihre Einheit zu iiberwinden, 
doch auch dies reicht noch nicht aus. Recht hatten dieje- 
nigen, die neben der gefiihlsméBigen und der rationalen 
Erkenntnis eine dritte Form der Erkenntnis suchten. 
Fiir Solowiow ist die dritte Form die mystische Intuition. 
Usnadse, der selbst die Notwendigkeit sieht, das Ge- 

fithlsméBige und Rationale zu erginzen, sucht dieses 
Dritte anders als Solowiow zu umreien, und zwar als in- 
tellektuelle Intuition. Er kritisiert nicht Solowiows Be- 
griff der metaphysischen Intuition, aber er iibersetzt ihn 
in die Sprache der intellektuellen Intuition. Zwei grund- 
legende Momente in Solowiows Erkenntnistheorie wa- 
ren eine besondere Widerspiegelung der Interessen Us- 
nadses: Das erste ist die Ermittlung der Rolle der Vor- 
stellung in der Erkenntnis, die Tatsache, daB jede Er- 
kenntnis eine bestimmte Fihigkeit zur Vorstellung vor- 
aussetzt, die das gefiihlsmaBige und das rationale Mo- 
ment der Erkenntnis vereint und so das Wesen der Welt 
der Dinge vermittelt; das zweite ist die Aktivitit des 

Verstandes, des erkennenden Subjekts in der Erkennt- 

nis auf der Basis der Vorstellung oder Phantasie, nicht 
als einfache passive Widerspiegelung des Erkenntnisge- 
genstands, sondern im wesentlichen als schopferisches 
Wirken. Damit war die Aktivitat des Subjekts im Er- 
kenntnisprozeB hervorgehoben, die der vormarxistische 
Materialismus nicht kannte, weshalb die Erklarung des 

Erkenntnisprozesses einseitigen Charakter trug. Us- 
nadse erkannte, daB der Idealismus die Einseitigkeit da- 
durch zu iiberwinden suchte, indem er das notwendige 
Moment der Phantasie und des Schopfertums in der Er- 
kenntnis anerkennt. 

Dies wurde zum Ausgangspunkt fiir die Schaffung 
von Usnadses Einstellungstheorie, deren Grundlage 
und Wesen die Aktivitit des Subjekts darstellt und die 
nicht nur die EinfluBnahme des Objekts auf das Subjekt 
beriicksichtigt, sondern seinerseits durch die Aktivitit 
des Subjekts auch die Bedingtheit der Objektswieder- 
gabe durch das Subjekt. Dieses subjektive Moment ist 
im ErkenntnisprozeB wie iiberhaupt im Verhiltnis des 
Menschen zur Umwelt unabdingbar. Eben diese Seite 
hob Lenin hervor, als er erklirte, daB das Subjekt die 
Welt nicht nur abbildet, sondern sie auch schafft, dal 
die vom Subjekt ausgedriickte Welt oder das Bild der 
Welt dieser Welt nicht vollig entspricht, sie ist ihr 
Idealtyp, und dieser Unterschied ist das Ergebnis der 

Aktivitat der Erkenntnis. In diesem Moment ist auch die 
Fahigkeit zur Vorstellung und Phantasie wirksam, ohne 
die Lenin eine Erkenntnis fiir unméglich hielt. 

Kein einziger Philosoph beginnt die Philosophie mit 
dem eigenen ,Ich“. Bevor er zu sich selbst gelangt und 

das eigene Ich findet, muB er einen bestimmten Weg 
durchlaufen. Genauso verlief auch die Entwicklung von 
Usnadses Denken. Am Anfang stand der Ausgangs- 
punkt Solowiow, um mit der Analyse der Solowiow- 

79



schen Losung der ihn interessierenden Problematik zur 
eigenen Fragestellung zu gelangen. In dieser Richtung 
war die erste Etappe das Ordnen von Solowiows Er- 
kenntnistheorie. Die zweite Etappe war das Aufwerfen 
der grundlegenden Problematik der Erkenntnistheorie, 
vorwiegend durch Anschneiden von Fragen und nicht 
durch deren Beantwortung. Solchen Charakter trigt 
seine Arbeit ,,Was ist Erkenntnistheorie?“, wo der Ver- 
fasser darlegt, wie die Erkenntnis sich heraushebt aus 
der Uberzeugtheit des naiven Menschen, iiber die un- 
triigliche Existenz der AuBenwelt und die Moglichkeit 
ihrer Wiedergabe im BewuBtsein bis hin zum Zweifel an 
der Existenz der AuBenwelt und zur Aufwerfung der 
Frage nach der Moglichkeit ihres Erkennens: Dies ist 
der unumgingliche Weg des naiven Menschen vom 
nichtphilosophischen Erkennen zur eigenen philosophi- 
schen Erkenntnis. Die philosophische Erkenntnis be- 
ginnt mit einer kritischen Reflexion, ohne die es kein 
philosophisches Denken gibt. Der Forscher legt die Not- 
wendigkeit der Erkenntnistheorie fiir die Wissenschaft 
dar und gleichzeitig ihren Unterschied zur Wissenschaft. 
Er analysiert die philosophischen Voraussetzungen der 
Wissenschaft und weist darauf hin, daB die Erkenntnis- 
theorie keinerlei Voraussetzungen besitzen kann, da 
die Philosophie eine voraussetzungslose Erkenntnis ist. 

Nach der Verteidigung seiner Dissertationsschrift be- 
wegt sich Usnadses Denken bis zum Jahre 1920 im we- 
sentlichen um Probleme des Sinns des Lebens. Auf der 
Grundlage von Solowiows Darlegung und ohne sie ana- 
lysiert der Autor die mit diesem Problem verkniipften 
Schwierigkeiten und Wege zu seiner Losung. 

In Usnadses damaligen Gedankengéngen ld8t sich der 
historische Aspekt vom theoretischen trennen und das, 
was eine Wiedergabe des Solowiowschen Gedankenguts 
ist, von dem unterscheiden, was Usnadses eigene An- 
sicht vermittelt. Von Usnadses philosophischen Uberle- 
gungen sind seine Fragestellung nach dem Sinn des Le- 
bens und die Losung dieses Problems von besonderer 
Bedeutung. Dieser Frage widmete er mehrere Arbei- 
ten. Er kritisierte die traditionellen Anschauungen und 
wies nach, daB die Befriedigung unbedeutender Ziele in 
Gestalt von Wollust oder Gliick nicht als Ausdruck fiir 
die Sinnhaltigkeit des Lebens gelten kann. Am ausfiihr- 
lichsten untersucht der Verfasser die Furcht vor dem 
Tod, und man kann sagen, daB eine solche Fragestellung 
nach dem Sinn des Lebens in Gegeniiberstellung mit 
dem Tod, wie sie Usnadse aufwirft, selten ist. Auch die 
Kritik am Eudimonismus tragt der Verfasser in Refle- 
xion historischer Materialien vor. Er weist darauf hin, 
daB der Wert der Vergangenheit den Charakter des 
Sinns fiir uns belegt. Anders konnte man nicht erkliren, 

,was uns die unsterblichen Themistokles und Pheidias, Ari- 
stoteles und Plato, Alexander und Napoleon sind, die ihr per- 
sonliches Gliick hitten bedeutend besser einrichten konnen. 
Dann wiire an ihrer Stelle im Pantheon der Menschheitshelden 
die erste Reihe dem Alkepiades und Crassus, Catilina und Lu- 
cus eingerdumt, dann wiirden sich Mohammed und Buddha, 
Confucius und Christus vor Epikur und den romischen Aristo- 
kraten verneigen, deren Leben nur aus Ausschweifungen be- 
stand. Aber die Menschheit verneigt sich keineswegs vorihnen, 
ihre Namen sind nicht in goldenen Lettern an ihre Gedenktafel 
geschlagen. Sie interessiert sich mehr fiir diejenigen, deren Le- 
ben nicht personliches Gliick verfolgte, sondern einer Téatigkeit 
objektiven Inhalts diente.* 

Folglich ist die Sphire des Lebenssinns ein objektives 
Wirken, ein soziales Leben und nicht personliches 

80 

Gliick. Diesbeziiglich vergleicht Usnadse die vergan- 
gene Tatigkeit der Menschen mit eiriem groBen Funda- 
ment, auf dem ein Gebéude zu errichten ist. Alle Men- 
schen beteiligen sich am Bau dieses Gebdudes. Alle sind 
auf besondere Weise zu seinem Nutzen beschiiftigt. Ne- 
ben ihnen im Garten verbringen viele Frauen und Min- 
ner ausschweifend ihr Leben, sehen die Arbeit dieser 
Leute und denken, was fiir Dummkdpfe sind das doch, 

was tun sie da. Thr kurzes Leben stecken sie in den Bau 
eines Gebdudes. Nach Ansicht des Forschers haben 
auch wir ein solches Gebéiude zu errichten. Seine 
Grundsteine wurden von unseren Vorfahren vorberei- 
tet, und auch wir bauen daran. Das ist die Bestimmung 

des Menschen. Deshalb-bleiben nur die Menschen im 
Gedichtnis der Menschheit, die ihr Leben auf diese Sa- 

che verwenden. Doch was ist das fiir ein Gebiude? Esiist 
das Bauwerk der Kultur, und unsere Titigkeit ist die 
Schaffung der Kultur. Folglich betrachtet der Verfasser 
weder die Wollust noch die Vermehrung der Generatio- 
nen noch den guten Willen, den uns die Kantianer offe- 

rieren, als Sinn des Lebens; er sucht den Sinn in Héhe- 

rem, in etwas Objektivem, und das ist die Kultur. Durch 
die Schaffung der Kultur machen wir unser Leben sinn- 
voll. 

D. Usnadse untersucht diese Frage in zweierlei Rich- 
tung: in sozial-kulturellem, nationalem Sinn und in so- 
zial-individuellem, persénlichem Sinn. Die erste Rich- 
tung betrifft den geschichtlichen Inhalt. Dies ist die 
Sphire des kulturellen Aufbaus, und es stellt sich die 
Frage nach ihrem Subjekt. Der Forscher meint, daB es 

keine einheitliche Kultur gibt und auch kein einheitli- 
ches Subjekt fiir den Sinn des Lebens. Jede Nation 
schafft ihre eigene Kultur, folglich ist das Subjekt des 
Kulturgedankens die Nation. Der Autor beweist diese 
These durch die Analyse historischen Materials; da 
keine einheitliche Kultur existiert, gibt es auch kein ein- 
heitliches Entwicklungskriterium. Die Entwicklung ei- 
ner Nationalkultur muf8 auf der Basis der Entwicklung 
der geistigen Krifte einer Nation gezeigt werden. Was 
den Lebenssinn des Individuums betrifft, so wird er 
daran gemessen, welche Bedeutung er bei der Schaffung 
der entsprechenden Nationalkultur hatte und wie er die 
Umwandlung der Welt fordert. Hier ist die Ausgangs- 
groBe das Wesen des Menschen, das in der schopferi- 
schen Umgestaltung der Welt besteht. Die Verwirkli- 
chung dieses Wesens ist MaBstab fiir die Sinnhaltigkeit 
des menschlichen Lebens. Der Mensch hat die Welt an- 
getroffen, aber dies war keine Kulturwelt, sie war nur als 

Maglichkeit darin zu erkennen. Der Mensch verwandelt 
diese Moglichkeit in Wirklichkeit durch Vermenschli- 
chung der Natur und durch Schaffung einer kiinstlichen 
Welt oder Kultur. Darin bestehen Bestimmung und 
Sinn sowohl des menschlichen Lebens als auch des Le- 
bens der ganzen Nation. Der aktive Mensch tritt der ei- 
nes Sinnes ermangelnden, passiven Natur gegeniiber, 
und unser BewuBtsein trigt in sie einen Sinn hinein. Die 
gesamte Geschichte ist ein ProzeB solcher Sinnverlei- 
hung. Umgestaltung und Schopfertum ist die Hauptader 
unseres Lebens, es gibt drei Formen ihrer Verwirkli- 

chung: den Willen als das Bestimmende, Denken und 
Gefiihl. Durch diese Krafte wird in der Welt ein Sinn 
eingebiirgert. 

Von den Arbeiten D. Usnadses besitzt in dieser Peri- 
ode ,,Henri Bergson“ besondere Bedeutung. Nach der 
Verteidigung seiner Habilitationsschrift war dies die er- 
ste Monographie, in der der Verfasser nochmals zur hi-



storischen Problematik der Philosophie zuriickkehrte. 
Das war kein zufilliger Umstand. Wie schon im ersten 
Fall wurde der Forscher auch hier von seinen eigenen In- 
teressen angetrieben. Bei Bergson untersucht Usnadse 
jene Kategorien und Begriffe, die zu seiner Interessen- 
sphire gehoren, zur Sphire der Psychologie und Philo- 
sophie. AuBerdem waren Bergsons Gedanken in der da- 
maligen Zeit das letzte Wort in der Philosophie Euro- 
pas, und so bestand ein allgemeines Interesse an ihnen. 

Der Verfasser hebt Bergsons Antiintellektualismus 
hervor, und um zu zeigen, was ihn bedingte, gibt er ei- 
nen Uberblick iiber die Entwicklung der Philosophie in 
der Zeit vor Bergson, in der zweiten Hiilfte des 19. Jahr- 
hunderts, und nennt die Ursachen, die die Kritik am Ra- 
tionalismus hervorriefen. Die Losung ,,Zuriick zu Kant* 
weist darauf hin, wie jeder Denker versuchte, das Aus- 
gangsprinzip seines Denkens in Kant zu sehen. Der Ver- 
fasser analysiert auch die Griinde, die es unumgénglich 
machten, daB der philosophische Positivismus beherr- 
schend wurde und es notwendig wurde, ihn in ein unab- 
héngiges Gebiet der Philosophie zu verwandeln. Er geht 
auf die von Bergson vorgetragene Kritik an der Zuriick- 
fithrung der Philosophie zu einer Theorie der Wissen- 
schaften ein und auf dessen Versuch, der Philosophie 
Unabhingigkeit neben der Wissenschaft einzurdumen. 
Dies war nicht nur gegen die Positivisten gerichtet, son- 
dern auch gegen diejenigen, die die Philosophie auf die 
Philosophiegeschichte reduzieren wollten wie Zeller, 
Kuno Fischer und andere. So ist nach Usnadses Mei- 
nung einer der Hauptgriinde fiir Bergsons Popularitit 

Literatur 

/1/ Usnadse, D.: Wladimir Solowiow: Seine Erkenntnistheorie 
und Metaphysik. Halle 1909. 

/2/ Uznaze, D.: pilosopiuri Sromebi. S.86-87. 
/3/ Paul Valeri: Ob iskusstve. Moskva 1976, S. 407. 

Marina Matschawariani 

Aristotelische Lesungen 

Es st bereits zu einer Tradition geworden, einmal in drei 
Jahren in der Stadt Zalka der Georgischen SSR eine All- 
unionskonferenz zur altgriechischen Philosophie (Ari- 
stotelische Lesungen) durchzufiihren. Nicht zufillig fin- 
den diese Konferenzen gerade hier statt, in einem Kreis, 
dessen Bevokerungsmehrheit Griechen darstellen. In 
fiir sie schwierigen Zeiten fanden die Vorfahren der 
heutigen Bewohner von Zalka auf altem georgischem 
Boden ihre zweite Heimat. Die Griechen, die in der 
UdSSR leben, sind gleichberechtigte Mitglieder der 
Voélkerfamilie unseres Landes und fiihlen sich als recht- 
miBige Erben der reichen altgriechischen Kultur. Ganz 
natiirlich ist daher auch das innige Verhiltnis zur Mut- 
tersprache und das Bemiihen, sich die geistigen Werte 
der namhaften Vorfahren anzueignen. 
Vom 14. bis 16.September 1984 versammelten sich 

Wissenschaftler verschiedener Stidte der Sowjetunion 
im georgischen Zalka zur III. Allunionskonferenz zu 
Problemen der altgriechischen Philosophie (Aristoteli- 

die Erforschung der wahren Aufgabe der Philosophie. 
Der Autor hebt viele Aspekte der Kritik des Intellekts 
bei Bergson hervor, die Bergsonsche Demonstration 
seiner Begrenztheit, und verweist auf Bergsons Charak- 
terisierung der Empfindung, des Intellekts, des In- 
stinkts, und der Intuition. Im Unterschied zu den ande- 
ren Kritikern Bergsons unterstreicht er die Notwendig- 
keit des Intellekts nicht nur als Mittel zur Erkenntnis des 
Stillstands und der Materie, sondern auch als Mittel des 

Ubergangs vom Instinkt zur Intuition. 
Der Forscher macht auch deutlich, welche Rolle der 

Intellekt und die Intuition Bergson zufolge in der philo- 
sophischen Erkenntnis spielen und daB auch hier die In- 
tuition des Intellekts bedarf. 

Bei der Analyse von Bergsons Intuitivismus offen- 
barte Usnadse auch zu einem Teil die Ausrichtung sei- 
ner Interessen auf die Psychologie. Mit der gnoseologi- 
schen Position Bergsons gab er die von Bergson unter 
dem Aspekt der Psychologie behandelte geistige Welt 
wieder und fiihrte die Schwierigkeiten auf, die mit dem 
Bergsonschen Verstindnis der psychischen Welt ver- 
kniipft sind. So analysierte er beispielsweise die Vorstel- 
lung der modernen Psychologie iiber die Intensitét seeli- 
scher Erscheinungen und die Bergsonsche Auffassung 
der Frage nach der Intensitit dieser Erscheinungen und 
kritisierte die gesamte Psychophysik. 

In diesem Beitrag haben wir verhaltnismaBig kurz 
D.Usnadses philosophische Orientierung am Beginn 
seines Wirkens und eine Ubersicht iiber die Arbeiten 
dieser Periode wiedergegeben. 

/4/ Der Ausspruch ,Die Metaphysik ist die Poesie der Be- 
griffe” stammt von F. Lange. 

/5! Uznage, D.: pilosopiuri sSromebi. Tbilisi 1984, S. 86. 

sche Lesungen), die vom Kreiskomitee Zalka der Kom- 
munistischen Partei Georgiens und von der Georgischen 
Sektion der Philosophischen Gesellschaft der UdSSR 
gemeinsam mit den Redaktionen der Zeitschriften ,,Vo- 
prosy filosofii“ und , Filosofskie nauki* organisiert wor- 
den war. 

Die Konferenzteilnehmer wurden vom Ersten Sekre- 
tir des Kreiskomitees Zalka der Kommunistischen Par- 
tei Georgiens O. Christianow herzlich willkommen ge- 
heiBen. BegriiBungsworte sprachen auch der Vizeprisi- 
dent der Philosophischen Gesellschaft der UdSSR 
W.A.Malinin (Moskau), der verantwortliche Sekretar 
der Zeitschrift ,Voprosy filosofii* W.U.Babuschkin 
(Moskau), der Chefredakteur der Zeitschrift ,Sakart- 
welos Komunisti* W.Keschelawa und A.T.Pawlow 
(Moskau). In ihren Ausfithrungen hoben sie die Bedeu- 
tung der Erforschung der antiken Philosophie in der ge- 
genwirtigen Entwicklungsetappe des wissenschaftli- 
chen Denkens hervor und brachten ihre hohe Wert- 

81


