PHILOSOPHIE

Eduard Kodua

Eine zweibindige Ausgabe der philosophischen Werke D. Usnadses

Die Universitét Tbilissi hat eine zweibéndige Ausgabe
der philosophischen Arbeiten von D.Usnadse verdf-
fentlicht. Usnadses Arbeiten zur Psychologie wurden
nach seinem Tod in sechs Biinden herausgegeben. Die
zweibindige Ausgabe der philosophischen Schriften er-
scheint erstmals und ist dem 100. Geburtstag Usnadses
gewidmet. In die zweibéndige Ausgabe wurden in den
Jahren 1909-1923 geschaffene Arbeiten aufgenommen.
Das ist im wesentlichen die Periode zwischen seinen
zwei philosophischen Monographien. Die erste schuf er
an der Universitiit Leipzig, darin analysierte er die Welt-
anschauung von Solowiow. Dann verteidigte er zu der-
selben Thematik seine Habilitationsschrift an der Uni-
versitit Halle und veroffentlichte sie am gleichen Ort in
Buchform. Die zweite Monographie schrieb er an der
Universitat Thilissi, zu deren Griindungsmitgliedern er
zihlte, und gab sie 1920 unter dem Titel ,,Henri Berg-
son* heraus, '

Usnadse gehort der ersten Plejade der modernen ge-
orgischen Philosophie an. Diese Generation betrat zu
Beginn des Jahrhunderts den Schauplatz ihres Wirkens.
Es handelt sich um Dimitri Usnadse, Konstantine Kapa-
neli, Schalwa Nuzubidse und Sergi Danelia. Ein jeder
durchlief eine andere philosophische Schule: Kapaneli
absolvierte ein Studium an der Fakultiit fiir Literatur der
Pariser Sorbonne, seine Gedankenwelt formte sich von
Anfang an unter dem Einflu von Nietzsches Lebens-
philosophie und der franzosischen soziologischen und
asthetischen Schule. Auf diesem Weg gelangte er zum
Organotropismus. Nuzubidse kam nach dem AbschluB
der Petersburger Universitit unter dem EinfluB von
Losskij und Bolzano wie der Begriinder der deutschen
Phinomenologie Husserl zur Losung des Problems der
Gnoseologie. Danelia wurde an der Moskauer Universi-
tit als Philosoph ausgebildet und arbeitete anfangs auch
an dieser Universitit. Gegenstand seines Interesses war
die kritische Philosophie. In seiner Universititszeit
schuf er Arbeiten zur formalen Ethik von Kant, zu den
ethischen Anschauungen von Windelband, zum Pro-
blem der Kausalitit bei Hume, zur Gnoseologie von
Descartes u.a. Spiter widmete er sein ganzes Interesse
der kritischen Philosophie, wobei ihn besonders das
Problem von Mensch und Werten bewegte. Usnadse
studierte in Deutschland bei Wundt Philosophie und
Psychologie und verkniipfte seine Interessen von Anbe-
ginn mit dem Intuitivismus und der Lebensphilosophie.

D. Usnadse begann — wie gesagt — mit Arbeiten zu
Problemen der Erkenntnistheorie bei Solowiow. Seine
Habilitationsschrift, die er an der Universitit Leipzig
verteidigte, betraf eben diesen Gegenstand./1/

Nach seiner Riickkehr nach Georgien wandte er sich
nochmals der Problematik der Erkenntnistheorie zu und

verdffentlichte den Beitrag ,Was ist Erkenntnistheo-
rie?* An der Universitit Tbilissi schrieb er die Arbeit
»Das Problem der Unbedingtheit bei Leibniz*, wofiir
ihm ein Preis der Universitit Leipzig zuerkannt wurde.
Danach wandte er sich dem Monismus von Bergson zu,
in dessen Gedankengut er die Ausgangsprinzipien sei-
nes Standpunktes sah.

Abhnlich waren auch Nuzubidses Interessen gelagert.
Seine erste Arbeit iiber die Theorie der Wahrheit von
Bolzano und der spiter formulierte alethologische Rea-
lismus stellen der Aussage eines russischen Philosophen
zufolge eine ,,ontologische Gnoseologie* dar.

Auf gleichem Wege entwickelte sich Danelias philo-
sophische Forschung. Seine Magisterdissertation ,,Uber
die Gnoseologie von Descartes“, die Arbeit ,,Die Art
der Wahrheit* und ,,Das wissenschaftliche Wissen im
Sinne von Demokrit* behandeln die erkenntnistheoreti-
sche Problematik.

Was Kapaneli betrifft, so interessierte ihn jene Rich-
tung in der Philosophie, die sie unter Umgehung der er-
kenntnistheoretischen und logischen Probleme auf die
geistige Erfassung des Lebens und der Kultur ausrich-
tete.

Der Begriinder der georgischen Psychologenschule
Dimitri Usnadse begann seine Titigkeit auf philosophi-
schem Gebiet. Es war die Zeit der weltanschaulichen
Prinzipien in seinen philosophischen Forschungen, die
seinen besonderen Einstieg in die Wissenschaft charak-
terisierte.

Usnadses Weltanschauung verdient insofern als Mu-
sterbeispiel unabhingigen philosophischen Denkens In-
teresse, als sie philosophische Grundlage seiner psycho-
logischen Theorie geworden ist. Usnadses Arbeiten in
der Philosophie betreffen theoretische und kritische
Aspekte der Philosophie. Beide verfolgten das gleiche
Ziel: die eigene weltanschauliche Position zu erarbeiten
und eine philosophische Grundlegung fiir seine spéter in
der Psychologie aufgestelite Einstellungstheorie zu
schaffen. Usnadse verfaite zwei Monographien in der
Philosophiegeschichte, und aus beiden ist ersichtlich,
daB die Wahl des Autors gerade deshalb auf diese Den-
ker fiel, weil in deren System eine Problematik behan-
delt wurde, die Usnadse interessierte: der Sinn der In-
tuition, des Lebens, des Daseins.

Aus der Sicht der Gegenwart ist die Betrachtung von
Solowiow viel leichter, als dies in den ersten Jahren der
neuformulierten Lehre der Fall war, denn in der zuriick-
liegenden Zeit wurden AusmaB und Sphiiren seines Ein-
flusses auf spitere Systeme sichtbar. Dimitri Usnadse
vermochte es, das Grundlegende festzuhalten, das es
rechtfertigte, W.Solowiows Gedankengut als For-
schungsgegenstand zu wihlen. In der Einleitung seiner

7



Arbeit iiber Solowiow formulierte Usnadse drei Grund-
prinzipien der Forschung, die nicht nur fiir diese Arbeit,
sondern fiir alle philosophiegeschichtlichen Arbeiten
unabdingbar sind: 1. die Berechtigung des Themas, 2.

die Bestimmung des Lebens jenes Menschen, dessen
Weltanschauung Gegenstand der Untersuchung ist, und
3. die Bestimmung des Forschungsgegenstands. Das er-
ste Prinzip macht die Motive klar, die zur Wahl des Ge-
;lﬁa:kenguts von Solowiow als Forschungsgegenstand

rten.

»Warum gehen wir auf das vorliegende Thema ein? Die ge-
samte russische Philosophie, die sich erst im Entstehungspro-
zeB befindet, trigt natiirlich den Stempel des Geistes, der sie
hervorgebracht hat, des russischen Geistes. Das aber kommt
bei unserem Philosophen deutlich zum Ausdruck. Daher ist die
Gestaltung des russischen Geistes bei dem bedeutendsten Den-
ker RuBlands nicht ohne Interesse . .. und schlieBlich, was die
Hauptsache ist, verdient Solowiow zweifellos ein bestimmtes
philosophisches Interesse, weil seine philosophische Originali-
tit, die, wieich hoffe, in der vorliegenden Untersuchung zutage
treten wird, auBer jedem Zweifel steht. Wenn wir als Originali-
tét nicht nur geniale intuitive Einfille betrachten, sondern neue
Probleme und Begriindungen, kann die Synthese verschiede-
ner philosophischer Wahrheiten unstrittig einen Anspruch auf
Originalitit erheben, eine echte Synthese und nicht ein geistlo-
ser Eklektizismus. DaB wir es bei Solowiow mit einer derarti-
gen Synthese zu tun haben, soll die vorliegende Untersuchung
zeigen.“/2/

Was das zweite Prinzip betrifft, so will er damit sagen,
daB jeder Philosoph in sein Gedankengut das eigene Ich
hineinwebt, daB jeder Gedanke ein Bild des Denkers
ist, daB der Mensch nicht von seiner Weltanschauung
losbar ist, deren philosophischen Gehalt nicht nur seine
Primissen, die geistige Situation und die Quellen be-
stimmen, sondern auch seine Personlichkeit. Zu Recht
schrieb Paul Valery: , Es gibt tatsichlich keine Theorie,
die nicht eine von einer Autobiographie sorgfiltig pra-
parierte Episode wire.“/3/

Usnadse bestimmte noch konkreter die Abhéngigkeit
seines Gedankenguts vom Charakter und Leben des
Menschen und verwendete hier erstmals jenen Begriff,
der ihm so hohe Wertschitzung einbrachte, den Begriff
der Einstellung. Usnadse zeigte, daB die Philosophie
wie die Metaphysik der Poesie nahe steht. Sie ist eine
Poesie der Begriffe. In die Poesie aber ist das Wesen des
Menschen insgesamt eingewoben. Deshalb kann die
Philosophie des Menschen auch nicht losgelést von sei-
nem , Ich“ sein. Eine andere Frage ist die Wissenschaft.
Poesie und Metaphysik liegen dagegen in der gleichen
Dimension. In beiden kommt gleichermaBen das ,,Ich*
des schopferischen Menschen zum Ausdruck. Diese
Verwandtschaft von Poesie und Philosophie, die eine
bedeutende Markierungslinie der Lebensphilosophie
und des Existentialismus ist, bestimmt eine der grundle-
genden Seiten von Usnadses Forschungen. Er schreibt:

wDie Metaphysik ist ihrem inneren Wesen nach notwendi-

. gerweise mit der Personlichkeit verkniipft, die sie erarbeitet hat
... genauso wie Kunstwerke. . . Die Metaphysik ist die begriff-
liche Verkorperung der allen verborgenen, permanenten Ein-
stellungswelt, oder, was das gleiche bedeutet, sie ist mit dem in-
neren Charakter des Autors verbunden... Wir denken, uns
nicht zu irren, wenn wir behaupten, da8 man die Metaphysik
nicht anders betrachten darf als als ,Poesie der Begriffe'/4/, die
auBer unseren moralischen, religidsen und dsthetischen Be-
diirfnissen auch die Interessen der Erkenntnis befriedigen
muB. Das vollbringt sie dadurch, daB sie ein poetisches Gebilde
ist, ein kiinstlerisches Werk .. . denn wir begeben uns in unmit-

78

telbaren Bezug zum Allgemeinen, wo wir etwas schaffen, ge-
rade dort wird es mdglich, in den Charakter der Dinge an sich,
in ihre Realitiit einzudringen und sie in den Gefiihlen zu objek-
tivieren. Wenn wir die Metaphysik so zu verstehen haben, kann
es keinen Zweifel geben, daB das metaphysische Bild der Welt
ein kiinstlerisches Bild ist und als solches aus dem tiefsten inne-
ren Wesen des Menschen, aus seiner Natur, aus seinem Cha-
rakter hervorgeht. Hier behandeln wir die Metaphysik einer
bestimmten Personlichkeit, und haben wir etwa das Recht,
seine Personlichkeit auBer acht zu lassen?*/5/

Usnadse analysierte auch das dritte Prinzip. Dies ist
die Ermittlung des Wesens der Weltansicht des betref-
fenden Denkers, der Beziehung dieses Denkers zu an-
deren und die Bestimmung seiner Bedeutung und seines
Standortes unter den philosophischen Systemen.

Wenn wir versuchen, das Zentrum von Solowiows
Gedankengut kurz zu umreiBen, so sind dies die Exi-
stenz Gottes, des Kosmos und des Menschen und ihre
gedanklichen Inhalte, in die einzudringen die Erkennt-
nis den Weg weist. Nach Ansicht von Solowiow ist die
Philosophie dadurch gerechtfertigt, daB sie dem Men-
schen Menschlichkeit verleiht, weil sie freiheitsverkor-
perndes Denken ist. Er versucht sowohl Materialismus
als auch Idealismus dadurch zu {iberwinden, daB er das
allumfassende Absolute, in das man mit der mystischen
Intuition einzudringen vermag, zum wahren Ursprung
erklirt. Im Absoluten gibt es eine freie Theosophie, in
der sich Theologie, Philosophie und Wissenschaft verei-
nen. Das allumfassende Ganze hat drei Formen: Wahr-
heit, Giite, Schénheit.

Einen kurzen AbriB von Solowiows Ideen zu geben,
bedeutet, dem von Usnadse dargebotenen Schema der
Anschauungen Solowiows zu folgen. Wie gesagt, unter-
sucht Usnadse in erster Linie Solowiows Gnoseologie
als Voraussetzung der Metaphysik. Hier verweist er vor
allem auf die Gleichheit von Metaphysik und Philoso-
phie und auf die Grundfrage der Metaphysik, d.h. der
Philosophie, das absolute Sein, doch die Metaphysik
bleibt hierbei nicht stehen. W. Solowiow hélt neben dem
ontologischen das kosmologische Problem und das Pro-
blem der Freiheit fiir grundlegend. So ist, insgesamt ge-
sehen, die Metaphysik die Theorie vom Sinn des Da-
seins. Die Ausfilhrungen bedeuten, daB der For-
schungsgegenstand das Absolute ist, das durch die abso-
lute Wahrheit gekennzeichnet ist. Wenn man nach dem
Sinn des Lebens sucht, bedeutet das, daB man nach ei-
nem Weg sucht, in die absolute Wahrheit einzudringen.
wSolowiow zufolge kann die Metaphysik als Erkenntnis
der absoluten Wahrheit bestimmt werden®, die nicht die
Erkenntnis des Subjekts charakterisiert, sie ist das Sein.
Wahrheit und Sein sind ein und dasselbe, d. h. die Wahr-
heit ist nicht das Ergebnis der Erkenntnis, sondern ist
schon vor der Erkenntnis existent wie das Sein an sich
oder die Wahrheit an sich. Erinnern wir uns an Heideg-
gers Gedanken, so fillt es nicht schwer zu begreifen, daB
als Aufgabe der Philosophie mit der Erkldrung des Sinns
des Daseins der existentialistischen Metaphysik der
Weg bereitet ist, deren Grundfrage die nach dem Sinn
des Daseins ist, was Heidegger zufolge die Wahrheit des
Seins bedeutet. D. Usnadse wiihlte bei der Behandlung
der Erkenntnistheorie gerade diese Frage als bestim-
mende, und beim Aufwerfen dieser Frage erkannte er
jenen Kern, durch den Solowiows Gedankengut Bedeu-
tung erlangt.

Noch ein weiteres bedeutendes Moment erklért Us-
nadses Interesse an Solowiows Metaphysik: die Ansicht



Solowiows, das UnbewuBte sei einer der ersten Zu-
stinde der Erkenntnis. Die Beziehung des Absoluten zu
seinem Inhalt hat Solowiow in Analogie zur Erkenntnis
des Menschen betrachtet und erklirt, daB es im Men-
schen UnbewuBtes gibt, das die Grundlage seines Ichs
bildet. Solowiow ,,geht bis zur Annahme des UnbewuB-
ten in uns und denkt, daB darin die wirklichen Wurzeln
des ,Ich’ liegen. Dieses UnbewuBte hiilt er fiir die Ur-
form des Seins des Absoluten.* Das niichste Moment ist
die Erkenntnis und das dritte die Selbsterkenntnis.
Diese drei Momente der menschlichen Erkenntnis, die
Solowiow andeutet, werden zum Gegenstand von Us-
nadses Interesse und spiter ein Eckstein seiner wissen-
schaftlichen Arbeit. In Solowiows metaphysischem Sy-
stem vermochte Usnadse zahlreiche Momente heraus-
zulesen, die fiir die Psychologie von Interesse waren.
Beispielsweise sind in Solowiows Charakteristik der Tri-
nitit die Modi des Absoluten in Gestalt des Willens, der
Vorstellung und des Gefiihls vertreten. Diese drei
Grundbegriffe sind bei Solowiow in metaphysischer
Sicht charakterisiert, und er vermerkt, daB dem ersten
die Giite, dem zweiten die Wahrheit und dem dritten die
Schonheit entspricht. Als SchluBfolgerung kann man die
von Usnadse gebotenen drei Modi der Solowiowschen
Metaphysik als Inhalt des Absoluten darstellen:

Absolutes Daseinsmodus Wesen
Verstand Wille Giite
Sinn Vorstellung Wahrheit
Seele Gefiihl Schonheit

AuBer dem Angefiihrten untersuchte Usnadse in Solo-
wiows Gedankengut die Fragen nach dem Sinn des irdi-
schen Daseins oder nach dem Wert und der Freiheit des
Lebens. Usnadse macht die mit beiden verbundenen
Schwierigkeiten bewuBt und verweilt besonders bei der
Frage nach dem Wert des Lebens. Er weist darauf hin,
daB sie eines Mafistabes bedarf, mit dem der Wert des
Lebens meBbar ist, und daB die Schwierigkeit gerade
darin besteht, wie das Leben das MaB seines Wertes sein
kann.

Von dieser Problematik behandelte der Forscher
nach seiner Riickkehr aus Deutschland manches noch-
mals und veréffentlichte es in einzelnen Artikeln. Diese
Beitrige sind im wesentlichen nicht etwa eine Wieder-
holung dessen, was Solowiow zu einem Problem geiu-
Bert hat, und tragen nicht philosophiegeschichtlichen
Charakter, sondern stellen Versuche dar, vor dem Hin-
tergrund von Solowiows Ideen Fragen positiv aufzuwer-
fen und zu lésen.

Eine Gruppe von Beitrigen betrifft die Erkenntnis-
theorie, das Wesen des Menschen, den Sinn des Lebens,
Gut und Bose, die Gegeniiberstellung von Tod und Le-
ben und andere philosophische Probleme, die anhand
von zwei in ihrer Art unterschiedlichen Materialien un-
tersucht werden, und zwar durch die Geschichte des Phi-
losophischen und der Philosophie und auf der Grund-
lage von Materialien der georgischen Poesie. Auf den
ersten Blick handelt es sich dabei um zwei verschieden-
artige Sphiren, die nichts miteinander gemein zu haben
scheinen, doch der Forscher arbeitet in beiden die glei-
che Problematik heraus, das Problem des Sinns des Da-
seins, womit er die Nihe von Poesie und Philosophie
aufzeigt, was eine Ausgangsthese der Lebensphiloso-
phie war, deren Tradition der Existentialismus fort-
setzte.

Usnadses Ansichten in dieser Periode miissen als Su-

che gewertet werden. Als er seine Forschungen mit der
Ordnung von Solowiows Gedankengut beginnt, in dem
er eine ihn interessierende Problematik erkennt, zu der
er sich noch keine eigene Position erarbeitet hat, vertieft
er sich in zwei Problemrichtungen, in die erkenntnis-
theoretische und in die metaphysische. In der erkennt-
nistheoretischen Problematik interessierte ihn in erster
Linie der Versuch, die Einseitigkeit der historischen Er-
kenntnistheorie zu iiberwinden. In dieser Richtung
hatte Solowiow gewaltige Arbeit geleistet. Er demon-
strierte, daB sowohl Empirismus als auch Rationalismus
einseitig sind und daB Kants Versuch gerechtfertigt war,
diese Einseitigkeit durch ihre Einheit zu {iberwinden,
doch auch dies reicht noch nicht aus. Recht hatten dieje-
nigen, die neben der gefithlsméBigen und der rationalen
Erkenntnis eine dritte Form der Erkenntnis suchten.
Fiir Solowiow ist die dritte Form die mystische Intuition.
Usnadse, der selbst die Notwendigkeit sieht, das Ge-
fiilhlsmiBige und Rationale zu erginzen, sucht dieses
Dritte anders als Solowiow zu umreiBien, und zwar als in-
tellektuelle Intuition. Er kritisiert nicht Solowiows Be-
griff der metaphysischen Intuition, aber er tibersetzt ihn
in die Sprache der intellektuellen Intuition. Zwei grund-
legende Momente in Solowiows Erkenntnistheorie wa-
ren eine besondere Widerspiegelung der Interessen Us-
nadses: Das erste ist die Ermittlung der Rolle der Vor-
stellung in der Erkenntnis, die Tatsache, daB jede Er-
kenntnis eine bestimmte Fihigkeit zur Vorstellung vor-
aussetzt, die das gefithlsmiBige und das rationale Mo-
ment der Erkenntnis vereint und so das Wesen der Welt
der Dinge vermittelt; das zweite ist die Aktivitit des
Verstandes, des erkennenden Subjekts in der Erkennt-
nis auf der Basis der Vorstellung oder Phantasie, nicht
als einfache passive Widerspiegelung des Erkenntnisge-
genstands, sondern im wesentlichen als schépferisches
Wirken. Damit war die Aktivitit des Subjekts im Er-
kenntnisprozeB hervorgehoben, die der vormarxistische
Materialismus nicht kannte, weshalb die Erklirung des
Erkenntnisprozesses einseitigen Charakter trug. Us-
nadse erkannte, daB der Idealismus die Einseitigkeit da-
durch zu iiberwinden suchte, indem er das notwendige
Moment der Phantasie und des Schopfertums in der Er-
kenntnis anerkennt.

Dies wurde zum Ausgangspunkt fiir die Schaffung
von Usnadses Einstellungstheorie, deren Grundlage
und Wesen die Aktivitit des Subjekts darstellt und die
nicht nur die EinfluBnahme des Objekts auf das Subjekt
beriicksichtigt, sondern seinerseits durch die Aktivitit
des Subjekts auch die Bedingtheit der Objektswieder-
gabe durch das Subjekt. Dieses subjektive Moment ist
im ErkenntnisprozeB wie iiberhaupt im Verhiiltnis des
Menschen zur Umwelt unabdingbar. Eben diese Seite
hob Lenin hervor, als er erklirte, daB das Subjekt die
Welt nicht nur abbildet, sondern sie auch schafft, daB
die vom Subjekt ausgedriickte Welt oder das Bild der
Welt dieser Welt nicht vollig entspricht, sie ist ihr
Idealtyp, und dieser Unterschied ist das Ergebnis der
Aktivitit der Erkenntnis. In diesem Moment ist auch die
Fahigkeit zur Vorstellung und Phantasie wirksam, ohne
die Lenin eine Erkenntnis fiir unmoglich hielt.

Kein einziger Philosoph beginnt die Philosophie mit
dem eigenen ,Ich*. Bevor er zu sich selbst gelangt und
das eigene Ich findet, muB er einen bestimmten Weg
durchlaufen. Genauso verlief auch die Entwicklung von
Usnadses Denken. Am Anfang stand der Ausgangs-
punkt Solowiow, um mit der Analyse der Solowiow-

79



schen Losung der ihn interessierenden Problematik zur
eigenen Fragestellung zu gelangen. In dieser Richtung
war die erste Etappe das Ordnen von Solowiows Er-
kenntnistheorie. Die zweite Etappe war das Aufwerfen
der grundlegenden Problematik der Erkenntnistheorie,
vorwiegend durch Anschneiden von Fragen und nicht
durch deren Beantwortung. Solchen Charakter triigt
seine Arbeit ,,Was ist Erkenntnistheorie?*, wo der Ver-
fasser darlegt, wie die Erkenntnis sich heraushebt aus
der Uberzeugtheit des naiven Menschen, iiber die un-
triigliche Existenz der AuBenwelt und die Méglichkeit
ihrer Wiedergabe im BewuBtsein bis hin zum Zweifel an
der Existenz der AuBenwelt und zur Aufwerfung der
Frage nach der Moglichkeit ihres Erkennens: Dies ist
der unumgingliche Weg des naiven Menschen vom
nichtphilosophischen Erkennen zur eigenen philosophi-
schen Erkenntnis. Die philosophische Erkenntnis be-
ginnt mit einer kritischen Reflexion, ohne die es kein
philosophisches Denken gibt. Der Forscher legt die Not-
wendigkeit der Erkenntnistheorie fiir die Wissenschaft
dar und gleichzeitig ihren Unterschied zur Wissenschaft.
Er analysiert die philosophischen Voraussetzungen der
Wissenschaft und weist darauf hin, daB die Erkenntnis-
theorie keinerlei Voraussetzungen besitzen kann, daB
die Philosophie eine voraussetzungslose Erkenntnis ist.

Nach der Verteidigung seiner Dissertationsschrift be-
wegt sich Usnadses Denken bis zum Jahre 1920 im we-
sentlichen um Probleme des Sinns des Lebens. Auf der
Grundlage von Solowiows Darlegung und ohne sie ana-
lysiert der Autor die mit diesem Problem verkniipften
Schwierigkeiten und Wege zu seiner Losung.

In Usnadses damaligen Gedankengingen laBt sich der
historische Aspekt vom theoretischen trennen und das,
was eine Wiedergabe des Solowiowschen Gedankenguts
ist, von dem unterscheiden, was Usnadses eigene An-
sicht vermittelt. Von Usnadses philosophischen Uberle-
gungen sind seine Fragestellung nach dem Sinn des Le-
bens und die Losung dieses Problems von besonderer
Bedeutung. Dieser Frage widmete er mehrere Arbei-
ten. Er kritisierte die traditionellen Anschauungen und
wies nach, daB die Befriedigung unbedeutender Ziele in
Gestalt von Wollust oder Gliick nicht als Ausdruck fiir
die Sinnhaltigkeit des Lebens gelten kann. Am ausfiihr-
lichsten untersucht der Verfasser die Furcht vor dem
Tod, und man kann sagen, daB eine solche Fragestellung
nach dem Sinn des Lebens in Gegeniiberstellung mit
dem Tod, wie sie Usnadse aufwirft, selten ist. Auch die
Kritik am Eudidmonismus trigt der Verfasser in Refle-
xion historischer Materialien vor. Er weist darauf hin,
daBl der Wert der Vergangenheit den Charakter des
Sinns fiir uns belegt. Anders konnte man nicht erkliren,

,»was uns die unsterblichen Themistokles und Pheidias, Ari-
stoteles und Plato, Alexander und Napoleon sind, die ihr per-
sonliches Gliick hétten bedeutend besser einrichten kénnen.
Dann wiire an ihrer Stelle im Pantheon der Menschheitshelden
die erste Reihe dem Alkepiades und Crassus, Catilina und Lu-
cus eingerdumt, dann wiirden sich Mohammed und Buddha,
Confucius und Christus vor Epikur und den romischen Aristo-
kraten verneigen, deren Leben nur aus Ausschweifungen be-
stand. Aber die Menschheit verneigt sich keineswegs vorihnen,
ihre Namen sind nicht in goldenen Lettern an ihre Gedenktafel
geschlagen. Sie interessiert sich mehr fiir diejenigen, deren Le-
ben nicht persénliches Gliick verfolgte, sondern einer Tétigkeit
objektiven Inhalts diente.*

Folglich ist die Sphiire des Lebenssinns ein objektives
Wirken, ein soziales Leben und nicht persbnliches

80

Gliick. Diesbeziiglich vergleicht Usnadse die vergan-
gene Titigkeit der Menschen mit einem groBen Funda-
ment, auf dem ein Gebéude zu errichten ist. Alle Men-
schen beteiligen sich am Bau dieses Gebiudes. Alle sind
auf besondere Weise zu seinem Nutzen beschiiftigt. Ne-
ben ihnen im Garten verbringen viele Frauen und Min-
ner ausschweifend ihr Leben, sehen die Arbeit dieser
Leute und denken, was fiir Dummkdpfe sind das doch,
was tun sie da. Thr kurzes Leben stecken sie in den Bau
eines Gebidudes. Nach Ansicht des Forschers haben
auch wir ein solches Gebiude zu errichten. Seine
Grundsteine wurden von unseren Vorfahren vorberei-
tet, und auch wir bauen daran. Das ist die Bestimmung
des Menschen. Deshalb bleiben nur die Menschen im
Gedichtnis der Menschheit, die ihr Leben auf diese Sa-
che verwenden. Doch was ist das fiir ein Gebiiude? Esist
das Bauwerk der Kultur, und unsere Titigkeit ist die
Schaffung der Kultur. Folglich betrachtet der Verfasser
weder die Wollust noch die Vermehrung der Generatio-
nen noch den guten Willen, den uns die Kantianer offe-
rieren, als Sinn des Lebens; er sucht den Sinn in Héhe-
rem, in etwas Objektivem, und das ist die Kultur. Durch
die Schaffung der Kultur machen wir unser Leben sinn-
voll.

D. Usnadse untersucht diese Frage in zweierlei Rich-
tung: in sozial-kulturellem, nationalem Sinn und in so- .
zial-individuellem, personlichem Sinn. Die erste Rich-
tung betrifft den geschichtlichen Inhalt. Dies ist die
Sphiire des kulturellen Aufbaus, und es stellt sich die
Frage nach ihrem Subjekt. Der Forscher meint, daB es
keine einheitliche Kultur gibt und auch kein einheitli-
ches Subjekt fiir den Sinn des Lebens. Jede Nation
schafft ihre eigene Kultur, folglich ist das Subjekt des
Kulturgedankens die Nation. Der Autor beweist diese
These durch die Analyse historischen Materials; da
keine einheitliche Kultur existiert, gibt es auch kein ein-
heitliches Entwicklungskriterium. Die Entwicklung ei-
ner Nationalkultur muB auf der Basis der Entwicklung
der geistigen Krifte einer Nation gezeigt werden. Was
den Lebenssinn des Individuums betrifft, so wird er
daran gemessen, welche Bedeutung er bei der Schaffung
der entsprechenden Nationalkultur hatte und wie er die
Umwandlung der Welt fordert. Hier ist die Ausgangs-
groBe das Wesen des Menschen, das in der schopferi-
schen Umgestaltung der Welt besteht. Die Verwirkli-
chung dieses Wesens ist MaBstab fiir die Sinnhaltigkeit
des menschlichen Lebens. Der Mensch hat die Welt an-
getroffen, aber dies war keine Kulturwelt, sie war nur als
Maglichkeit darin zu erkennen. Der Mensch verwandelt
diese Moglichkeit in Wirklichkeit durch Vermenschli-
chung der Natur und durch Schaffung einer kiinstlichen
Welt oder Kultur. Darin bestehen Bestimmung und
Sinn sowohl des menschlichen Lebens als auch des Le-
bens der ganzen Nation. Der aktive Mensch tritt der ei-
nes Sinnes ermangelnden, passiven Natur gegeniiber,
und unser BewuBtsein triigt in sie einen Sinn hinein. Die
gesamte Geschichte ist ein ProzeB solcher Sinnverlei-
hung. Umgestaltung und Schépfertum ist die Hauptader
unseres Lebens, es gibt drei Formen ihrer Verwirkli-
chung: den Willen als das Bestimmende, Denken und
Gefiihl. Durch diese Krifte wird in der Welt ein Sinn
eingebiirgert.

Von den Arbeiten D. Usnadses besitzt in dieser Peri-
ode ,,Henri Bergson“ besondere Bedeutung. Nach der
Verteidigung seiner Habilitationsschrift war dies die er-
ste Monographie, in der der Verfasser nochmals zur hi-



storischen Problematik der Philosophie zuriickkehrte.
Das war kein zufilliger Umstand. Wie schon im ersten
Fall wurde der Forscher auch hier von seinen eigenen In-
teressen angetrieben. Bei Bergson untersucht Usnadse
jene Kategorien und Begriffe, die zu seiner Interessen-
sphire gehoren, zur Sphiire der Psychologie und Philo-
sophie. AuBerdem waren Bergsons Gedanken in der da-
maligen Zeit das letzte Wort in der Philosophie Euro-
pas, und so bestand ein allgemeines Interesse an ihnen.
Der Verfasser hebt Bergsons Antiintellektualismus
hervor, und um zu zeigen, was ihn bedingte, gibt er ei-
nen Uberblick iiber die Entwicklung der Philosophie in
der Zeit vor Bergson, in der zweiten Hiilfte des 19. Jahr-
hunderts, und nennt die Ursachen, die die Kritik am Ra-
tionalismus hervorriefen, Die Losung ,,Zuriick zu Kant*
weist darauf hin, wie jeder Denker versuchte, das Aus-
gangsprinzip seines Denkens in Kant zu sehen. Der Ver-
fasser analysiert auch die Griinde, die es unumginglich
machten, daB der philosophische Positivismus beherr-
schend wurde und es notwendig wurde, ihn in ein unab-
hingiges Gebiet der Philosophie zu verwandeln. Er geht
auf die von Bergson vorgetragene Kritik an der Zuriick-
fithrung der Philosophie zu einer Theorie der Wissen-
schaften ein und auf dessen Versuch, der Philosophie
Unabhingigkeit neben der Wissenschaft einzuridumen.
Dies war nicht nur gegen die Positivisten gerichtet, son-
dern auch gegen diejenigen, die die Philosophie auf die
Philosophiegeschichte reduzieren wollten wie Zeller,
Kuno Fischer und andere. So ist nach Usnadses Mei-
nung einer der Hauptgriinde fiir Bergsons Popularitiit

Literatur

/1/ Usnadse, D.: Wladimir Solowiow: Seine Erkenntnistheorie
und Metaphysik. Halle 1909.

12/ Uznazge, D.: pilosopiuri sromebi. S.86-87.

3/ Paul Valeri: Ob iskusstve. Moskva 1976, S. 407.

Marina Matschawariani
Aristotelische Lesungen

Es ist bereits zu einer Tradition geworden, einmal in drei
Jahren in der Stadt Zalka der Georgischen SSR eine All-
unionskonferenz zur altgriechischen Philosophie (Ari-
stotelische Lesungen) durchzufiihren. Nicht zuféllig fin-
den diese Konferenzen gerade hier statt, in einem Kreis,
dessen Bevokerungsmehrheit Griechen darstellen. In
fiir sie schwierigen Zeiten fanden die Vorfahren der
heutigen Bewohner von Zalka auf altem georgischem
Boden ihre zweite Heimat. Die Griechen, die in der
UdSSR leben, sind gleichberechtigte Mitglieder der
Volkerfamilie unseres Landes und fiihlen sich als recht-
miBige Erben der reichen altgriechischen Kultur. Ganz
natiirlich ist daher auch das innige Verhiltnis zur Mut-
tersprache und das Bemiihen, sich die geistigen Werte
der namhaften Vorfahren anzueignen.

Vom 14. bis 16.September 1984 versammelten sich
Wissenschaftler verschiedener Stiidte der Sowjetunion
im georgischen Zalka zur III. Allunionskonferenz zu
Problemen der altgriechischen Philosophie (Aristoteli-

die Erforschung der wahren Aufgabe der Philosophie.
Der Autor hebt viele Aspekte der Kritik des Intellekts
bei Bergson hervor, die Bergsonsche Demonstration
seiner Begrenztheit, und verweist auf Bergsons Charak-
terisierung der Empfindung, des Intellekts, des In-
stinkts, und der Intuition. Im Unterschied zu den ande-
ren Kritikern Bergsons unterstreicht er die Notwendig-
keit des Intellekts nicht nur als Mittel zur Erkenntnis des
Stillstands und der Materie, sondern auch als Mittel des
Ubergangs vom Instinkt zur Intuition.

Der Forscher macht auch deutlich, welche Rolle der
Intellekt und die Intuition Bergson zufolge in der philo-
sophischen Erkenntnis spielen und daB auch hier die In-
tuition des Intellekts bedarf.

Bei der Analyse von Bergsons Intuitivismus offen-
barte Usnadse auch zu einem Teil die Ausrichtung sei-
ner Interessen auf die Psychologie. Mit der gnoseologi-
schen Position Bergsons gab er die von Bergson unter
dem Aspekt der Psychologie behandelte geistige Welt
wieder und fiihrte die Schwierigkeiten auf, die mit dem
Bergsonschen Verstindnis der psychischen Welt ver-
kniipft sind. So analysierte er beispielsweise die Vorstel-
lung der modernen Psychologie iiber die Intensitiit seeli-
scher Erscheinungen und die Bergsonsche Auffassung
der Frage nach der Intensitit dieser Erscheinungen und
kritisierte die gesamte Psychophysik.

In diesem Beitrag haben wir verhdltnisméaBig kurz
D.Usnadses philosophische Orientierung am Beginn
seines Wirkens und eine Ubersicht iiber die Arbeiten
dieser Periode wiedergegeben.

/4/ Der Ausspruch ,Die Metaphysik ist die Poesic der Be-
griffe” stammt von F. Lange.
/5! Uznage, D.: pilosopiuri sSromebi. Tbilisi 1984, S. 86.

sche Lesungen), die vom Kreiskomitee Zalka der Kom-
munistischen Partei Georgiens und von der Georgischen
Sektion der Philosophischen Gesellschaft der UdSSR
gemeinsam mit den Redaktionen der Zeitschriften ,Vo-
prosy filosofii* und , Filosofskie nauki* organisiert wor-
den war.

Die Konferenzteilnehmer wurden vom Ersten Sekre-
tir des Kreiskomitees Zalka der Kommunistischen Par-
tei Georgiens O, Christianow herzlich willkommen ge-
heiBen. BegriiBungsworte sprachen auch der Vizepriisi-
dent der Philosophischen Gesellschaft der UdSSR
W. A.Malinin (Moskau), der verantwortliche Sekretir
der Zeitschrift ,Voprosy filosofii* W.U.Babuschkin
(Moskau), der Chefredakteur der Zeitschrift , Sakart-
welos Komunisti® W.Keschelawa und A.T.Pawlow
(Moskau). In ihren Ausfiihrungen hoben sie die Bedeu-
tung der Erforschung der antiken Philosophie in der ge-
genwiirtigen Entwicklungsetappe des wissenschaftli-
chen Denkens hervor und brachten ihre hohe Wert-

81



