
storischen Problematik der Philosophie zuriickkehrte. 
Das war kein zufilliger Umstand. Wie schon im ersten 
Fall wurde der Forscher auch hier von seinen eigenen In- 
teressen angetrieben. Bei Bergson untersucht Usnadse 
jene Kategorien und Begriffe, die zu seiner Interessen- 
sphire gehoren, zur Sphire der Psychologie und Philo- 
sophie. AuBerdem waren Bergsons Gedanken in der da- 
maligen Zeit das letzte Wort in der Philosophie Euro- 
pas, und so bestand ein allgemeines Interesse an ihnen. 

Der Verfasser hebt Bergsons Antiintellektualismus 
hervor, und um zu zeigen, was ihn bedingte, gibt er ei- 
nen Uberblick iiber die Entwicklung der Philosophie in 
der Zeit vor Bergson, in der zweiten Hiilfte des 19. Jahr- 
hunderts, und nennt die Ursachen, die die Kritik am Ra- 
tionalismus hervorriefen. Die Losung ,,Zuriick zu Kant* 
weist darauf hin, wie jeder Denker versuchte, das Aus- 
gangsprinzip seines Denkens in Kant zu sehen. Der Ver- 
fasser analysiert auch die Griinde, die es unumgénglich 
machten, daB der philosophische Positivismus beherr- 
schend wurde und es notwendig wurde, ihn in ein unab- 
héngiges Gebiet der Philosophie zu verwandeln. Er geht 
auf die von Bergson vorgetragene Kritik an der Zuriick- 
fithrung der Philosophie zu einer Theorie der Wissen- 
schaften ein und auf dessen Versuch, der Philosophie 
Unabhingigkeit neben der Wissenschaft einzurdumen. 
Dies war nicht nur gegen die Positivisten gerichtet, son- 
dern auch gegen diejenigen, die die Philosophie auf die 
Philosophiegeschichte reduzieren wollten wie Zeller, 
Kuno Fischer und andere. So ist nach Usnadses Mei- 
nung einer der Hauptgriinde fiir Bergsons Popularitit 

Literatur 

/1/ Usnadse, D.: Wladimir Solowiow: Seine Erkenntnistheorie 
und Metaphysik. Halle 1909. 

/2/ Uznaze, D.: pilosopiuri Sromebi. S.86-87. 
/3/ Paul Valeri: Ob iskusstve. Moskva 1976, S. 407. 

Marina Matschawariani 

Aristotelische Lesungen 

Es st bereits zu einer Tradition geworden, einmal in drei 
Jahren in der Stadt Zalka der Georgischen SSR eine All- 
unionskonferenz zur altgriechischen Philosophie (Ari- 
stotelische Lesungen) durchzufiihren. Nicht zufillig fin- 
den diese Konferenzen gerade hier statt, in einem Kreis, 
dessen Bevokerungsmehrheit Griechen darstellen. In 
fiir sie schwierigen Zeiten fanden die Vorfahren der 
heutigen Bewohner von Zalka auf altem georgischem 
Boden ihre zweite Heimat. Die Griechen, die in der 
UdSSR leben, sind gleichberechtigte Mitglieder der 
Voélkerfamilie unseres Landes und fiihlen sich als recht- 
miBige Erben der reichen altgriechischen Kultur. Ganz 
natiirlich ist daher auch das innige Verhiltnis zur Mut- 
tersprache und das Bemiihen, sich die geistigen Werte 
der namhaften Vorfahren anzueignen. 
Vom 14. bis 16.September 1984 versammelten sich 

Wissenschaftler verschiedener Stidte der Sowjetunion 
im georgischen Zalka zur III. Allunionskonferenz zu 
Problemen der altgriechischen Philosophie (Aristoteli- 

die Erforschung der wahren Aufgabe der Philosophie. 
Der Autor hebt viele Aspekte der Kritik des Intellekts 
bei Bergson hervor, die Bergsonsche Demonstration 
seiner Begrenztheit, und verweist auf Bergsons Charak- 
terisierung der Empfindung, des Intellekts, des In- 
stinkts, und der Intuition. Im Unterschied zu den ande- 
ren Kritikern Bergsons unterstreicht er die Notwendig- 
keit des Intellekts nicht nur als Mittel zur Erkenntnis des 
Stillstands und der Materie, sondern auch als Mittel des 

Ubergangs vom Instinkt zur Intuition. 
Der Forscher macht auch deutlich, welche Rolle der 

Intellekt und die Intuition Bergson zufolge in der philo- 
sophischen Erkenntnis spielen und daB auch hier die In- 
tuition des Intellekts bedarf. 

Bei der Analyse von Bergsons Intuitivismus offen- 
barte Usnadse auch zu einem Teil die Ausrichtung sei- 
ner Interessen auf die Psychologie. Mit der gnoseologi- 
schen Position Bergsons gab er die von Bergson unter 
dem Aspekt der Psychologie behandelte geistige Welt 
wieder und fiihrte die Schwierigkeiten auf, die mit dem 
Bergsonschen Verstindnis der psychischen Welt ver- 
kniipft sind. So analysierte er beispielsweise die Vorstel- 
lung der modernen Psychologie iiber die Intensitét seeli- 
scher Erscheinungen und die Bergsonsche Auffassung 
der Frage nach der Intensitit dieser Erscheinungen und 
kritisierte die gesamte Psychophysik. 

In diesem Beitrag haben wir verhaltnismaBig kurz 
D.Usnadses philosophische Orientierung am Beginn 
seines Wirkens und eine Ubersicht iiber die Arbeiten 
dieser Periode wiedergegeben. 

/4/ Der Ausspruch ,Die Metaphysik ist die Poesie der Be- 
griffe” stammt von F. Lange. 

/5! Uznage, D.: pilosopiuri sSromebi. Tbilisi 1984, S. 86. 

sche Lesungen), die vom Kreiskomitee Zalka der Kom- 
munistischen Partei Georgiens und von der Georgischen 
Sektion der Philosophischen Gesellschaft der UdSSR 
gemeinsam mit den Redaktionen der Zeitschriften ,,Vo- 
prosy filosofii“ und , Filosofskie nauki* organisiert wor- 
den war. 

Die Konferenzteilnehmer wurden vom Ersten Sekre- 
tir des Kreiskomitees Zalka der Kommunistischen Par- 
tei Georgiens O. Christianow herzlich willkommen ge- 
heiBen. BegriiBungsworte sprachen auch der Vizeprisi- 
dent der Philosophischen Gesellschaft der UdSSR 
W.A.Malinin (Moskau), der verantwortliche Sekretar 
der Zeitschrift ,Voprosy filosofii* W.U.Babuschkin 
(Moskau), der Chefredakteur der Zeitschrift ,Sakart- 
welos Komunisti* W.Keschelawa und A.T.Pawlow 
(Moskau). In ihren Ausfithrungen hoben sie die Bedeu- 
tung der Erforschung der antiken Philosophie in der ge- 
genwirtigen Entwicklungsetappe des wissenschaftli- 
chen Denkens hervor und brachten ihre hohe Wert- 

81



schitzung fiir den Beitrag zum Ausdruck, den diese tra- 
ditionell gewordenen Begegnungen sowjetischer Ge- 
lehrter zum allseitigen Studium des intellektuellen Er- 
bes der Antike leisten. Die Redner vermerkten einhellig 
nicht nur die wissenschaftliche und philosophische, son- 
dern auch die allgemeinkulturelle, ideologische und in- 
ternationale Bedeutung dieser Konferenz. Auf ihr 
wurde ein Telegramm des Botschafters Griechenlands 
in der UdSSR verlesen, in dem er die Teilnehmer griiBte 
und ihnen seine guten Wiinsche aussprach. 

Im einfilhrenden Vortrag formulierte F.Ch. Kessidi 
(Moskau) eine Reihe aktueller Probleme der altgriechi- 
schen Philosophie, deren Erforschung unter den heuti- 
gen Bedingungen besondere Wichtigkeit erlangt. Der 
Referent konstatierte den groBen Beitrag sowjetischer 
Gelehrter zum Studium des antiken philosophischen Er- 
bes. F. Ch. Kessidi vermittelte den Zuhorern seine Ein- 
driicke von dem ersten internationalen KongreB, der 
Demokrit gewidmet war, und hob das erhohte Interesse 

der Wissenschaftler an den ethischen Ansichten Demo- 
krits hervor. 

Die Vortrige, die auf der Konferenz gehalten wur- 
den,, lassen sich in vier thematische Grundrichtungen 
gliedern: 1. Weltanschauliche und methodologische 
Probleme der Wissenschaft, 2. Historisch-philosophi- 
sche Problematik, 3. Probleme der Kultur und Asthetik 

und 4. Sozialpolitische Probleme. 
In dem Text seines an die Konferenz gesandten Vor- 

trags ,,Auf der Suche nach einem genaueren Verstind- 
nis der numenalen Terminologie des Aristoteles* be- 
merkte der Patriarch der sowjetischen Philologie und 
Philosophie A.F.Losew, daB8 Aristoteles den Verstand 
als SelbstbewuBtsein oder Selbstdenken behandelt. Der 
Stagirite entwickelt einen Gedanken, der kaum bei Pla- 
ton zu finden ist, daB dem Verstand nicht nur Denken, 
sondern auch Leben innewohnt, und schlieBlich kann 
man bei Aristoteles eine augenscheinliche Neuheit im 
Vergleich zu Platon erkennen, die Lehre vom Verstand 
als Potenz und Energie. Aus der Betrachtung der zehn 
Hauptdefinitionen des Terminus ,, Verstand“ bei Aristo- 

teles zog der Verfasser den SchluB3, daB bei dem Stagiri- 
ten zwar vollig richtige Elemente der Dialektik zu finden 
sind, aber gleichzeitig auch viele Unklarheiten, die eine 
iiberaus sorgfaltige Analyse erfordern. 
G.Tewsadse (Tbilissi) wies in seinem Vortrag , Das 

Problem der Kausalitit bei Aristoteles“ nach, daB die 
Teleologie des Aristoteles in der Fachliteratur falschlich 
mit der Teleologie der Schule von Wolff gleichgesetzt 
wird. Obgleich das Ziel fiir Aristoteles objektiv exi- 
stiert, hat seine Teleologie keine totale Bedeutung, da 
dem Ziel die auch objektiv bestehende Notwendigkeit 
entgegengesetzt wird. Der Dualismus des Aristoteles 
tritt auch in der Gegeniibgrstellung von Teleologie und 
Notwendigkeit in Erscheinung. Andererseits unterzog 
G. Tewsadse die Meinung solcher ausldndischer Wissen- 
schaftler (z. B. Wieland, W.: Die Aristotelische Physik, 
Ruprecht 1970) einer Kritik, die die Teleologie des Ari- 
stoteles mit dem Kantschen Teleologismus gleichzuset- 
zen suchen, der lediglich reflexive Kraft und die Bedeu- 
tung ,,als ob* besitzt. Ein derartiges Herangehen, das 
die Spezifik der Lehren dieser Denker ignoriert, ist anti- 
historisch. In der ,Kritik der Urteilskraft* geht Kant 
speziell auf die Betrachtung natiirlicher Dinge in Analo- 
gie zur Kunst ein und weist sie zuriick, da in dhnlichem 
Fall die Naturerscheinungen einer inneren, bewegenden 
Kraft entbehren, d. h. sich von einem Organismus in ei- 

82 

nen Mechanismus verwandeln, was fiir Kant unannehm- 
bar ist. 

In dem Vortrag ,,Die Nichteindeutigkeit der Termini 
in philosophischer und wissenschaftlicher Bedeutung 
und das Verhiltnis des Aristoteles dazu* unterschied 
L.M.Nawosowa (Tomsk) vier Aspekte des Studiums 
der Nichteindeutigkeit durch den Stagiriten und folgerte 
aus der Analyse, daB die allgemeine Position des Aristo- 
teles streng konstruktiv und optimistisch und der skepti- 
schen, destruktiven Tendenz entgegengesetzt ist, die 
deutlich bei den Stoikern zum Ausdruck kommt. Diese 
beiden Tendenzen treten nach Meinung der Autorin in 
der modernen biirgerlichen Philosophie erneut in Er- 
scheinung. 

Gegen die Meinung einiger Wissenschaftler, die Ari- 
stoteles den vorsokratischen Philosophen gegeniiber- 
stellen, sprach G. W. Dratsch (Rostow) den Gedanken 
aus, daB die Aristotelische Konzeption der ,Natur* ei- 
nen Typ der Physik verkorpert, der der vorsokratischen 
Physik verwandt ist. Obwohl Aristoteles auch den eige- 
nen Antrieb in der Natur anerkennt, erklért er, daB es 

vorerst unumgénglich ist, daB Vernunft und Natur die 
Ursachen der Welt waren. Gerade die Vereinigung von 
Vernunft und Natur verbindet dem Referenten zufolge 
Aristoteles und die Vorsokratiker. AuBerdem kann 
man sagen, daB die metaphysische (ontologische) Seite 
der Physik des Aristoteles auch eine berechtigte Be- 
griindung gibt, seine Lehre den Ideen der Vorsokratiker 
anzunihern, 

- W. Erkomaischwili (Tbilissi), der Probleme des Ver- 
héltnisses von Kausalitit und Zufilligkeit beriihrte, 
fiihrte aus, dal Aristoteles diese Begriffe fiir miteinan- 
der vereinbar hielt und die Ansicht vertrat, daB das Zu- 

fillige gleichfalls eine Ursache besitzt, eine sogenannte 
Nebenursache. Nach Meinung des Referenten sind Zu- 
filligkeit und Kausalitit einander ausschlieBende Be- 
griffe, und es ist unmoglich, die Zufilligkeitim Rahmen 
der Kausalitit zu rechtfertigen. 

In seiner Mitteilung stelite N. W. Nowochazkij (Pol- 
tawa) dar, daB Aristoteles den groBten Unterschied als 
Gegensatz bezeichnet (dem geringsten Unterschied gab 
er keine Definition). Der Unterschied zwischen Wider- 
spruch und Gegensatz besteht nach Meinung des Stagiri- 
ten darin, daB es beim Widerspruch keinerlei Vermit- 
telndes gibt, wihrend das beim Gegensatz moglich ist. 
Der Begriff des Gegensatzes als Extrem wird auch von 
Hegel verwendet. Zum Unterschied von Aristoteles und 
Hegel ist der Gegensatz bei Marx eine historische, be- 
sondere, aber keine allgemeingiiltige Form des Wider- 
spruchs. Marx erschlieBt den Begriff des Gegensatzes 
anhand einer Analyse der hochsten Form der Bewegung 
der Materie, der sozialen Bewegung. 

I.N.Losewa (Rostow am Don), die ihren Vortrag 
dem Begriff des ,,Wissens* in der Philosophie des Ari- 
stoteles widmete, vermerkte, daB das altgriechische 
Epistema auf der Grundlage von Gegensitzen aufge- 
baut wird, die in einer Tabelle angefiihrt werden, die in 
der pythagoreischen Schule erarbeitet wurde. Die Wis- 
senskonzeption des Stagiriten ordnet sich in das allge- 
meine epistemologische Feld seiner Epoche ein. Den 
ethischen Intellektualismus unterstiitzend, versicherte 
Aristoteles, daB die Erlangung von Wissen immer von 
Vorteil begleitet ist. Zu dieser Uberlegung kam er durch 
die Konzeption des Ziels. Im Vortrag wurde auf drei 
grundlegende konzeptionelle Erwigungen in bezug auf 
das Wissen im System des Aristoteles hingewiesen, die



sich iiber die gesamte Antike verbreiteten und den In- 
halt des epistemologischen Feldes der Antike bildeten. 

Auf der Basis einer Analyse aristotelischer Thesen, 
die den Gegenstand der Philosophie betreffen, folgerte 
W. A.Demitschew (Moskau), daB8 Aristoteles den Be- 
griff ,,Gegenstand der Wissenschaft“ kannté und ver- 
wendete; er unterschied die Wissenschaften nicht nur 
nach ihren funktionalen Besonderheiten, nach der Spe- 
zifik der Forschungsmittel usw., sondern auch nach den 
verschiedenen Gegenstianden. 

In dem Vortrag ,,Die Struktur des Einheitlichen in der 
antiken und in der modernen wissenschaftlichen Welt- 
ansicht“ untersuchte E. M. Soroko (Minsk) die Entste- 
hung der Vorstellung vom Einheitlichen als abstraktem 
Allgemeinen in der antiken Philosophie und bemerkte, 
daB dieser ProzeB den Ubergang der Aufmerksamkeit 
von den duBeren Attributen zu den inneren, d. h. zu ih- 
rer Struktur, offenbart. Spiter wurde in der Wissen- 
schaft der neuen und neuesten Zeit der Begriff der ver- 
allgemeinerten goldenen Schnitte eingefiihrt, die als 
strukturelle Invarianten des Systems fungieren. Wenn 
das MaB fiir die Einheitlichkeit eines Dings das MaB sei- 
ner Organisation ist, so dient als quantitatives MaB fiir 
die strukturelle Organisation die Uberzihligkeit, eine 
informative Charakteristik der Struktur. Der Referent 
folgerte, daB sich das wissenschaftliche Verstindnis der 
Struktur des Einheitlichen in bedeutendem MaBe auf 
die von Marx formulierten und auf Aristoteles zuriick- 
gehenden Begriffe der Unterschiede im Rahmen eines 
Wesens und der Unterschiede verschiedener Wesen wie 
entsprechend als Grundlage des Emheltllchen und als 
Gmndlage seiner Negation stiitzt. 

In seinem Vortrag legte N.Iwanidse (Tbilissi) die 
wichtigsten. Ergebnisse des Allunions-Symposiums zur 
Logik des Aristoteles dar, das im November 1983 in Tbi- 
lissi stattgefunden hat. Er ging bésonders auf die von 
den sowjetischen Logikern vorgenommenen erfolgrei- 
chen Rekonstruktionen der apodiktischen Syllogistik 
des Aristoteles mit Hilfe moderner semantischer Mittel 
ein. Die neuesten Forschungen zur Logik des Aristote- 
les zeigen nach Ansicht von N.Iwanidse, daB auch die 
modale Syllogistik des Stagiriten ebenso folgerichtig ist 
wie seine assertorische Syllogistik. 

Besondere Hervorhebung verdient, daB in den auf 
der Konferenz gehaltenen Vortrigen wachsendes Inter- 
esse der sowjetischen Wissenschaftler an den Denkern 
der Ubergangsepoche von der Antike zum Mittelalter 
zum Ausdruck kam. In letzter Zeit wird die Weltan- 
schauung dieser Epoche besonders intensiv und nutz- 
bringend erforscht. Diesem Ziel diente auch der Vor- 
trag von T.Dolidse (Tbilissi) ,Zur Natur des Unter- 
schieds in den frithbyzantinischen neoplatonischen 
Kommentaren der ,Kategorien‘ des Aristoteles”. Das 
Problem des Vortrags wurde vor dem Hintergrund der 
komplizierten Verflechtung der aristotelischen und 
stoischen Logik mit der Ontologie Platons entwickelt. 
Aristoteles folgend, vermerkte die Referentin, daB Por- 
phyrios und die folgende Generation neoplatonischer 
Kommentatoren den Artunterschied als Qualitit, die 
sich auf das Wesen bezieht, bestimmen. Doch spiter 
zeigt sich an ihren Werken die Tendenz der Erhebung 
des unteilbaren Nebensichlichen in den Rang des Art- 
unterschieds. Ursache dieser Identifizierung, die der 
Logik des Aristoteles widerspricht, war die versteckte 
Einwirkung der stoischen Theorie der Definition, wo 
der Unterschied zwischen dem Artunterschied und dem 

unteilbaren Nebensichlichen negiert und das letztere als 
zum Wesen des Subjekts gehorende Erscheinung be- 
trachtet wurde. Das Eindringen der stoischen Theorie 
der Definition in den Neoplatonismus wurde durch die 
platonische Ontologie mit ihrer Vorstellung vom einzel- 
nen Ding als Summe seiner Elgenschaften gefordert. 

Weltanschaulichen Tendenzen in der Ubergangsepo- 
che war auch der Vortrag von M. Matschawariani (Tbi- 
lissi) gewidmet, und zwar der Tendenz der Ubereinstim- 
mung von Platon und Aristoteles, die zu einer Grund- 
tendenz in der westeuropiischen mittelalterlichen Phi- 
losophie wurde. Die Methoden und Wege einer solchen 
Ubereinstimmung wurden am Beispiel des Philoso- 
phen David Anhaght aus der Ubergangsepoche er- 
schlossen. 

Bei der Betrachtung des Problems des Beginns bei 
Platon und Aristoteles gelangte M.Macharadse (Tbi- 
lissi) zu dem SchluB, daB die Lehre von der Erstursache 
im Neoplatonismus eine Weiterentwicklung der Einheit 
des platonischen Gedankens vom Guten und der aristo- 
telischen Bestimmungsursache ist. 

Die Erorterung philosophiehistorischer Thematik 
wurde mit einem Vortrag von Ju. L. Kurikalowa (Lenin- 
grad) fortgesetzt, in dem einerseits philosophisch-dia- 
lektische Schliisselmomente der Lehre von Aristoteles 
und Proklos und andererseits analoge Momente in den 
systematischen Darlegungen der ostchristlichen Lehre 
des Johannes von Damaskus (,,Quelle der Gnosis“) und 
des Gregorios Palamas (,, Triaden*) zusammengestellt 
wurden. Dabei wurde eine gewisse Ahnlichkeit des Stils 
des philosophischen Denkens paarweise bei Aristoteles 
und Johannes von Damaskus sowie bei Proklos und 
Gregorios Palamas festgestellt. Im Vortrag wurde die 
Ansicht einer annidhernden Oppositionsentsprechung 
dieser Oppositionspaare der realistisch-kontinualen und 
der abstrakt-quantitativen Denk-Antinomie vertreten, 
die in dem gesamten, noch nicht zu Ende ausgetragenen 
Streit A.Einsteins, L. de Broglies und ihrer Schule mit 
der ,Kopenhagener* Interpretation der physikalischen 
Wirklichkeit zutage trat. 

Im Vortrag von L. Aleksidse (Tbilissi) ,,Orphische 
Kosmologie in den Kommentaren des Proklos zu Pla- 
ton“ wurde vermerkt, daB Proklos, der das Wesen der 
platonischen Philosophie darlegt, diese mit Beispielen 
aus der antiken, darunter auch der orphischen Mytholo- 
gie illustriert. Es wurden Beispiele fiir Entsprechung, 
aber auch fiir Nichtentsprechung zwischen der orphi- 
schen Mythologie und der Phllosophle Platons aufge- 
fithrt. Die Verfasserin zeigte, wie es ‘Proklos gelang, 
eine Ahnlichkeit zwischen ihnen zu finden. 

Ja.N.Ljubarskij (Leningrad) sprach in seinem Refe- 
rat, das Probleme der byzantinischen Historiographie 
betraf, hauptsichlich iiber die ,angewandte“ Ge- 
schichtsphilosophie, die nicht in theoretischen Trakta- 
ten (die es in Byzanz praktisch nicht gab), sondern in zu- 
falligen Bemerkungen der Historiographen und Chroni- 
sten zum Ausdruck kam. Diese Bemerkungen haben 
den Vorzug, daB sie reale Vorstellungen beinhalten und 
nicht klischierte traditionelle Ansichten. Nach Ansicht 
des Verfassers ist der Gedanke von der Einheitlichkeit 
der byzantinischen Historiographie nicht stichhaltig. 
Das laBt sich am Beispiel der Terminologie und der Vor- 
stellungen der Byzantiner iber die ,bewegenden 
Krifte“ der Geschichte darstellen. Zur Charakteristik 
dieser Krifte verwenden Historiker und Chronisten un-. 
terschiedliche Definitionen. 

83



Der Beitrag von M. Tschelidse (Tbilissi) war dem 
Verhiiltnis von Platon und Aristoteles zu den Mythen 
gewidmet. Darin wurde vermerkt, daB Platon den funk- 
tionalen Wert der Mythen fiir den Aufbau des Systems 
anerkannte. In seiner Lehre sind Wahrheit und Mythen, 
logisches und Mythendenken miteinander vereinbart. 
Aristoteles dagegen erkannte die philosophische Be- 
deutung der Mythen nicht an, er betrachtete die Mytho- 
logie als Vorphilosophie, die die Frage nach der Kausali- 
téit auf der Basis der Verwunderung stellte. Er grenzte 
prinzipiell die Philosophie, die Weisheit, die Kenntnis 
der ersten Ursachen, das logische Denken von der My- 
thologie, der Pseudoweisheit, ab, die ihm zufolge keine 
ernsthafte Beachtung verdient. 

W.T. Swirewitsch (Swerdlowsk), der die Ansichten 
Ciceros zu den Beziehungen der Lehren der Akademie, 
des Lykeion und der Stoa untersuchte, stellte fest, daB 
Cicero aufgrund der genetischen Einheit in einer Reihe 
grundlegender Aspekte miteinander unvereinbare phi- 
losophische Lehren der Akademiker, Peripatetiker und 
Stoiker, aber auch der alten und neuen Akademie 
gleichsetzt. Der Referent charakterisierte die Position 
Ciceros als philosophiehistorischen Eklektizismus, der 
seinem Wesen nach ein Antihistorismus ist. Nach Mei- 
nung des Autors weist der phllosophlehlstonsche Eklek- 
tizismus eine Ahnlichkeit mit charakteristischen, fiir die 
Antike zyklischen Vorstellungen auf. 

S.Lupan (Kischinjow) sprach iiber den groBen Bei- 
trag des moldauischen Gelehrten N. Milescu (Sparafia) 
zur Verbreitung der aristotelischen Lehre; der weltli- 
chen Wissenschaft, der altgriechischen Bildung und des 
Humanismus in RuBland am Ende des 17. und zu Be- 
ginn des 18.Jahrhunderts. 

Probleme der Kultur und Asthetik wurden in einer 
Reihe von Vortrigen erortert. A.W.Medwedew 
(Swerdlowsk) unterstrich in seinem Beitrag ,, Aristoteles 
und die Kunst als Experiment* das groBe heuristische 
Potential der asthetischen Ideen des griechischen Den- 
kers. Es wurde insbesondere dargestellt, da8 die The- 
sen, die von Aristoteles formuliert wurden, es gestatten, 
als eine Besonderheit der Kunst ihren experimentellen 
Charakter aufzufassen. Dieser Charakter ist bei Aristo- 
teles auf das Problem der Méglichkeit bezogen. Fiir die 
Kunst erweist sich nicht nur die reale Moglichkeit, d. h. 
die Wirklichkeit gewordene Moglichkeit, als wichtig, 
sondern auch das Bestreben, andere Moglichkeiten zu 
analysieren und dadurch die Vielgestalt und Kompli- 
ziertheit der menschlichen Personlichkeit zu demon- 
strieren und ebenso die Bedingungen und Umstéinde, 
die diese Vielfalt entweder zunichte machen oder es ihr 
gestatten, in groBter Vollkommenheit in Erscheinung zu 
treten. 

Die Kulturhistoriker bewegt in starkem MaBe das 
Problem der Semiotik. Dieses Thema behandelte 
1.S.Chabarow (Moskau), der sieben Bedeutungen des 
Wortes ,,Symbol“, die von Aristoteles unterschieden 
werden, untersuchte. Das Problem des Zeichens wurde 
im weiteren in zweierlei Richtung bearbeitet: nach dem 
neoplatonischen Symbolismus und dem ihm folgenden 
mittelalterlichen Realismus und in der Richtung des 
Konventionalismus der Stoiker und des darauf begriin- 
deten Nominalismus und Rationalismus der neuen Phi- 
losophie. Die westliche Region der européischen Kultur 
griindete sich, wie der Referent bemerkte, auf die Ideen 
Platons, die ostliche auf die des Aristoteles. Die mo- 
derne Semiotik stellt von neuem die Frage nach dem 

84 

Verhiltnis des ontologischen und des gnoseologischen 
Aspekts des Zeichenproblems. 

Das Referat von W.P.Jakowlew (Rostow) war der 
theoretischen Konzeption des Aristoteles von der Per- 
sonlichkeit des Philosophen gewidmet. Der Referent 
charakterisierte diese Konzeption und hob besonders 
die Freiheit als eine Eigenschaft, die dem Philosophen in 
hochstem MaBe eigen sei, die Fihigkeit des Staunens so- 
wie die organische Einheit von Gedankenbild und Le- 
bensbild des wahren Philosophen hervor. 

»Aristoteles iiber die Kultur des Streits* war das 
Thema des Vortrags von R.S. Kabisow (Zchinwali), in 
dem ausgefiihrt wurde, daB erstmals im alten Griechen- 

land (ebenso wie im alten China und im alten Indien) 
giinstige Bedingungen fiir die theoretische Erforschung 
von Streitfragen geschaffen wurden. Die Entfaltung ei- 
ner groBen Zahl philosophischer Schulen, Systeme und 
Lehren, von denen jede ein Existenzrecht bean- 
spruchte, zwangen zur Enthaltung vor heiBen Auseinan- 
dersetzungen mit anderen und stimulierten die Versu- 
che, die Praxis des Streits zu regulieren. R.S. Kabisow 
machte besonders auf die Verdienste des Aristoteles bei 
der Erforschung von Fragen des Streits aufmerksam. 

Die Vortriage zur Thematik ,,Sozialpolitische Proble- 

matik“ begannen mit einem Vortrag von Ch.B.Tad- 
taew (Saratow), der die Spezifik der sozialen Determi- 
nation in den Arbeiten des Aristoteles betraf. Nach An- 
sicht des Autors zeugen einerseits die Anerkennung der 
sozialokonomischen Notwendigkeit der Sklaverei durch 
Aristoteles und andererseits die Griinde fiir das Schwan- 
ken in den Ansichten tiber die natiirliche Determination 
der Sklaverei von den Zweifeln des griechischen Philo- 
sophen an der Natiirlichkeit der Sklaverei und an der ab- 
soluten Gleichheit der Entwicklungsgesetze von Natur 
und Gesellschaft. Durch Hervorhebung der bewuf3ten, 

zielgerichteten Tétigkeit der Menschen gelang es Ari- 
stoteles in bestimmtem MabBe, die Spezifik der sozialen 
Determination zu ermitteln. 

N. A.Lasarew (Sotschi) wies auf wichtige Stellen der 
»Metaphysik* hin, in denen sozialpolitische Analogien 
verwendet sind. Beispielsweise fuit die Auffassung des 
Aristoteles von der Philosophie als der Wissenschaft von 
den allgemeinen Ursachen und Anfingen auf der Ana- 
logie mit der Struktur des altgriechischen Staates. Inder 
Lehre von der ,,Form der Form* und der Natur Gottes 
werden anthropomorphe und soziomorphe Analogien 
verwendet. 

In der ,Metaphysik“ des Aristoteles erhielt der Be- 
griff ,,arche® eine streng logische Form, mit deren Hilfe 
er den ,,Kosmos* und das gesamte System der Welt auf 
der Grundlage des Begriffs der Struktur der Polis und 
der ihr zugeordneten gesellschaftlichen Beziehungen 
konstruierte. Diese Meinung vertrat W. W. Korsh (No- 
worossijsk) in seinem Vortrag ,,Uber die soziale Orien- 
tierung der antiken Philosophie“. Nach Ansicht des 
Verfassers verwandelte sich arche bei Aristoteles in ein 
ideologisches Prinzip, mit dem er die Bestandigkeit des 
realen und des idealen Staates begriindete. 

Bei der Betrachtung der Stellung der platonischen po- 
litischen Philosophie in der Ausarbeitung der Konzep- 
tion der idealen Polis bei Aristoteles wies W. A. Gutu- 
row (Leningrad) darauf hin, daB neben der groBen Ahn- 
lichkeit der theoretischen Ausgangsprinzipien, die den 
politischen Werken beider Denker zugrunde liegen, so- 
wohl die Widerspriichlichkeit der aristotelischen Kritik 
an den platonischen Theorien ins Auge féllt als auch das



deutliche Bestreben, das Primat des idealen Staates zu 
begriinden, in einem Prinzip, das sich vom Projekt der 
,Gesetze* wenig unterscheidet. In einem panhelleni- 

schen Programm aber sahen beide Denker nur ein effek- 
tives Mittel zur Rettung der griechischen Polis, die in ihr 
Verfallsstadium eingetreten war. 

S.N.Juschenkow (Moskau), der die militirpoliti- 
schen Ansichten des Aristoteles untersuchte, betonte, 
daB seine Idee von der Notwendigkeit der Vorbereitung 
materieller Mittel, der Formierung des Kriegerstandes 
und der Erziehung der Biirger sowie der Bildung von 
Militdrbiindnissen nicht nur im Hinblick auf die Entste- 
hung von Kenntnissen der Militirpolitik, sondern auch 
fur die philosophische und soziologische Analyse von 
Problemen des Krieges und des Friedens in unseren Ta- 
gen bedeutsam ist. 

W. P. Okeanow (Moskau) wies erginzend darauf hin, 
daB der Krieg fiir Aristoteles ein Mittel zur Erlangung 
von Besitz, d.h. von Sklaven, ist. Gleichzeitig ruft er 

zum Frieden in der Welt auf, denn das Endziel des Krie- 
ges ist der Frieden und das Wohl der Biirger. Das Prin- 
zip des Krieges selbst ist nach Meinung des griechischen 
Denkers als der Idee des Rechts entgegengerichtet zu 
betrachten. 

Den militirpolitischen Ansichten des Aristoteles war 

auch der Vortrag von G. W. Dolgatschewa (Tbilissi) ge- 
widmet. Die drei letzten Beitriige betrafen weitere inter- 
essante Ansichten des Aristoteles zu dieser Problema- 
tik. 

In der Konferenz kamen des weiteren Beitrige von 
A.N.Tschanyschew, M.A.Rytowa, M.I.Zandekow, 
D.W.Mustaraew, W.P.Goran, G.P.Tschistjakow, 
K. P.Stomatow, A. M. Ekmaljan, A. A.Sacharow, P.I. 
Porfirov und anderen Teilnehmern zum Vortrag. 

In der SchluBsitzung konstatierten die Konferenzteil- 
nehmer den Wert derartiger Treffen fir die Entwick- 
lung der sowjetischen Philosophiegeschichte. Die inter- 
essanten Vortrige und regen Diskussionen erdffnen 
neue Aspekte der antiken Philosophie und fordern eine 
weitere innigere Aneignung des antiken intellektuellen 
Erbes. 

Nach dem Schluf} der Konferenz pflanzten die Teil- 
nehmer Biume in der ,,Aristoteles-Allee*, besichtigten 
die Sehenswiirdigkeiten des Kreises Zalka, suchten die 
historischen Stitten des malerischen Kldekari (9.Jh. 
u. Z.) auf und waren bei Schiilern zu Gast. Der Durch- 
fiihrung der Konferenz auf hohem wissenschaftlichem 
Niveau waren die freundschaftliche Atmosphire, die 
Bemiihungen und die Gastfreundschaft der Mitarbeiter 
des Kreises Zalka sehr dienlich.


