storischen Problematik der Philosophie zuriickkehrte.
Das war kein zufilliger Umstand. Wie schon im ersten
Fall wurde der Forscher auch hier von seinen eigenen In-
teressen angetrieben. Bei Bergson untersucht Usnadse
jene Kategorien und Begriffe, die zu seiner Interessen-
sphire gehoren, zur Sphiire der Psychologie und Philo-
sophie. AuBerdem waren Bergsons Gedanken in der da-
maligen Zeit das letzte Wort in der Philosophie Euro-
pas, und so bestand ein allgemeines Interesse an ihnen.
Der Verfasser hebt Bergsons Antiintellektualismus
hervor, und um zu zeigen, was ihn bedingte, gibt er ei-
nen Uberblick iiber die Entwicklung der Philosophie in
der Zeit vor Bergson, in der zweiten Hiilfte des 19. Jahr-
hunderts, und nennt die Ursachen, die die Kritik am Ra-
tionalismus hervorriefen, Die Losung ,,Zuriick zu Kant*
weist darauf hin, wie jeder Denker versuchte, das Aus-
gangsprinzip seines Denkens in Kant zu sehen. Der Ver-
fasser analysiert auch die Griinde, die es unumginglich
machten, daB der philosophische Positivismus beherr-
schend wurde und es notwendig wurde, ihn in ein unab-
hingiges Gebiet der Philosophie zu verwandeln. Er geht
auf die von Bergson vorgetragene Kritik an der Zuriick-
fithrung der Philosophie zu einer Theorie der Wissen-
schaften ein und auf dessen Versuch, der Philosophie
Unabhingigkeit neben der Wissenschaft einzuridumen.
Dies war nicht nur gegen die Positivisten gerichtet, son-
dern auch gegen diejenigen, die die Philosophie auf die
Philosophiegeschichte reduzieren wollten wie Zeller,
Kuno Fischer und andere. So ist nach Usnadses Mei-
nung einer der Hauptgriinde fiir Bergsons Popularitiit

Literatur

/1/ Usnadse, D.: Wladimir Solowiow: Seine Erkenntnistheorie
und Metaphysik. Halle 1909.

12/ Uznazge, D.: pilosopiuri sromebi. S.86-87.

3/ Paul Valeri: Ob iskusstve. Moskva 1976, S. 407.

Marina Matschawariani
Aristotelische Lesungen

Es ist bereits zu einer Tradition geworden, einmal in drei
Jahren in der Stadt Zalka der Georgischen SSR eine All-
unionskonferenz zur altgriechischen Philosophie (Ari-
stotelische Lesungen) durchzufiihren. Nicht zuféllig fin-
den diese Konferenzen gerade hier statt, in einem Kreis,
dessen Bevokerungsmehrheit Griechen darstellen. In
fiir sie schwierigen Zeiten fanden die Vorfahren der
heutigen Bewohner von Zalka auf altem georgischem
Boden ihre zweite Heimat. Die Griechen, die in der
UdSSR leben, sind gleichberechtigte Mitglieder der
Volkerfamilie unseres Landes und fiihlen sich als recht-
miBige Erben der reichen altgriechischen Kultur. Ganz
natiirlich ist daher auch das innige Verhiltnis zur Mut-
tersprache und das Bemiihen, sich die geistigen Werte
der namhaften Vorfahren anzueignen.

Vom 14. bis 16.September 1984 versammelten sich
Wissenschaftler verschiedener Stiidte der Sowjetunion
im georgischen Zalka zur III. Allunionskonferenz zu
Problemen der altgriechischen Philosophie (Aristoteli-

die Erforschung der wahren Aufgabe der Philosophie.
Der Autor hebt viele Aspekte der Kritik des Intellekts
bei Bergson hervor, die Bergsonsche Demonstration
seiner Begrenztheit, und verweist auf Bergsons Charak-
terisierung der Empfindung, des Intellekts, des In-
stinkts, und der Intuition. Im Unterschied zu den ande-
ren Kritikern Bergsons unterstreicht er die Notwendig-
keit des Intellekts nicht nur als Mittel zur Erkenntnis des
Stillstands und der Materie, sondern auch als Mittel des
Ubergangs vom Instinkt zur Intuition.

Der Forscher macht auch deutlich, welche Rolle der
Intellekt und die Intuition Bergson zufolge in der philo-
sophischen Erkenntnis spielen und daB auch hier die In-
tuition des Intellekts bedarf.

Bei der Analyse von Bergsons Intuitivismus offen-
barte Usnadse auch zu einem Teil die Ausrichtung sei-
ner Interessen auf die Psychologie. Mit der gnoseologi-
schen Position Bergsons gab er die von Bergson unter
dem Aspekt der Psychologie behandelte geistige Welt
wieder und fiihrte die Schwierigkeiten auf, die mit dem
Bergsonschen Verstindnis der psychischen Welt ver-
kniipft sind. So analysierte er beispielsweise die Vorstel-
lung der modernen Psychologie iiber die Intensitiit seeli-
scher Erscheinungen und die Bergsonsche Auffassung
der Frage nach der Intensitit dieser Erscheinungen und
kritisierte die gesamte Psychophysik.

In diesem Beitrag haben wir verhdltnisméaBig kurz
D.Usnadses philosophische Orientierung am Beginn
seines Wirkens und eine Ubersicht iiber die Arbeiten
dieser Periode wiedergegeben.

/4/ Der Ausspruch ,Die Metaphysik ist die Poesic der Be-
griffe” stammt von F. Lange.
/5! Uznage, D.: pilosopiuri sSromebi. Tbilisi 1984, S. 86.

sche Lesungen), die vom Kreiskomitee Zalka der Kom-
munistischen Partei Georgiens und von der Georgischen
Sektion der Philosophischen Gesellschaft der UdSSR
gemeinsam mit den Redaktionen der Zeitschriften ,Vo-
prosy filosofii* und , Filosofskie nauki* organisiert wor-
den war.

Die Konferenzteilnehmer wurden vom Ersten Sekre-
tir des Kreiskomitees Zalka der Kommunistischen Par-
tei Georgiens O, Christianow herzlich willkommen ge-
heiBen. BegriiBungsworte sprachen auch der Vizepriisi-
dent der Philosophischen Gesellschaft der UdSSR
W. A.Malinin (Moskau), der verantwortliche Sekretir
der Zeitschrift ,Voprosy filosofii* W.U.Babuschkin
(Moskau), der Chefredakteur der Zeitschrift , Sakart-
welos Komunisti® W.Keschelawa und A.T.Pawlow
(Moskau). In ihren Ausfiihrungen hoben sie die Bedeu-
tung der Erforschung der antiken Philosophie in der ge-
genwiirtigen Entwicklungsetappe des wissenschaftli-
chen Denkens hervor und brachten ihre hohe Wert-

81



schiitzung fiir den Beitrag zum Ausdruck, den diese tra-
ditionell gewordenen Begegnungen sowjetischer Ge-
lehrter zum allseitigen Studium des intellektuellen Er-
bes der Antike leisten. Die Redner vermerkten einhellig
nicht nur die wissenschaftliche und philosophische, son-
dern auch die allgemeinkulturelle, ideologische und in-
ternationale Bedeutung dieser Konferenz. Auf ihr
wurde ein Telegramm des Botschafters Griechenlands
in der UdSSR verlesen, in dem er die Teilnehmer griiBte
und ihnen seine guten Wiinsche aussprach.

Im einfiihrenden Vortrag formulierte F.Ch. Kessidi
(Moskau) eine Reihe aktueller Probleme der altgriechi-
schen Philosophie, deren Erforschung unter den heuti-
gen Bedingungen besondere Wichtigkeit erlangt. Der
Referent konstatierte den groBen Beitrag sowjetischer
Gelehrter zum Studium des antiken philosophischen Er-
bes. F. Ch. Kessidi vermittelte den Zuhérern seine Ein-
driicke von dem ersten internationalen KongreB8, der
Demokrit gewidmet war, und hob das erhohte Interesse
der Wissenschaftler an den ethischen Ansichten Demo-
krits hervor.

Die Vortrige, die auf der Konferenz gehalten wur-
den,, lassen sich in vier thematische Grundrichtungen
gliedern: 1. Weltanschauliche und methodologische
Probleme der Wissenschaft, 2. Historisch-philosophi-
sche Problematik, 3. Probleme der Kultur und Asthetik
und 4. Sozialpolitische Probleme.

In dem Text seines an die Konferenz gesandten Vor-
trags ,,Auf der Suche nach einem genaueren Verstind-
nis der numenalen Terminologie des Aristoteles* be-
merkte der Patriarch der sowjetischen Philologie und
Philosophie A.F.Losew, daB Aristoteles den Verstand
als SelbstbewuBtsein oder Selbstdenken behandelt. Der
Stagirite entwickelt einen Gedanken, der kaum bei Pla-
ton zu finden ist, daB dem Verstand nicht nur Denken,
sondern auch Leben innewohnt, und schlieBlich kann
man bei Aristoteles eine augenscheinliche Neuheit im
Vergleich zu Platon erkennen, die Lehre vom Verstand
als Potenz und Energie. Aus der Betrachtung der zehn
Hauptdefinitionen des Terminus ,, Verstand“ bei Aristo-
teles zog der Verfasser den SchluB3, daB bei dem Stagiri-
ten zwar vollig richtige Elemente der Dialektik zu finden
sind, aber gleichzeitig auch viele Unklarheiten, die eine
iiberaus sorgfiltige Analyse erfordern.

G. Tewsadse (Tbilissi) wies in seinem Vortrag ,Das
Problem der Kausalitdt bei Aristoteles* nach, daB die
Teleologie des Aristoteles in der Fachliteratur félschlich
mit der Teleologie der Schule von Wolff gleichgesetzt
wird. Obgleich das Ziel fiir Aristoteles objektiv exi-
stiert, hat seine Teleologie keine totale Bedeutung, da
dem Ziel die auch objektiv bestehende Notwendigkeit
entgegengesetzt wird. Der Dualismus des Aristoteles
tritt auch in der Gegeniibgrstellung von Teleologie und
Notwendigkeit in Erscheinung. Andererseits unterzog
G. Tewsadse die Meinung solcher auslindischer Wissen-
schaftler (z, B. Wieland, W.: Die Aristotelische Physik,
Ruprecht 1970) einer Kritik, die die Teleologie des Ari-
stoteles mit dem Kantschen Teleologismus gleichzuset-
zen suchen, der lediglich reflexive Kraft und die Bedeu-
tung ,,als ob* besitzt. Ein derartiges Herangehen, das
die Spezifik der Lehren dieser Denker ignoriert, ist anti-
historisch. In der ,Kritik der Urteilskraft* geht Kant
speziell auf die Betrachtung natiirlicher Dinge in Analo-
gie zur Kunst ein und weist sie zuriick, da in dhnlichem
Fall die Naturerscheinungen einer inneren, bewegenden
Kraft entbehren, d. h. sich von einem Organismus in ei-

82

nen Mechanismus verwandeln, was fiir Kant unannehm-
bar ist.

In dem Vortrag ,,Die Nichteindeutigkeit der Termini
in philosophischer und wissenschaftlicher Bedeutung
und das Verhiltnis des Aristoteles dazu* unterschied
L.M.Nawosowa (Tomsk) vier Aspekte des Studiums
der Nichteindeutigkeit durch den Stagiriten und folgerte
aus der Analyse, daB die allgemeine Position des Aristo-
teles streng konstruktiv und optimistisch und der skepti-
schen, destruktiven Tendenz entgegengesetzt ist, die
deutlich bei den Stoikern zum Ausdruck kommt. Diese
beiden Tendenzen treten nach Meinung der Autorin in
der modernen biirgerlichen Philosophie erneut in Er-
scheinung.

Gegen die Meinung einiger Wissenschaftler, die Ari-
stoteles den vorsokratischen Philosophen gegeniiber-
stellen, sprach G. W. Dratsch (Rostow) den Gedanken
aus, daB die Aristotelische Konzeption der ,Natur* ei-
nen Typ der Physik verkorpert, der der vorsokratischen
Physik verwandt ist. Obwohl Aristoteles auch den eige-
nen Antrieb in der Natur anerkennt, erklirt er, daB es
vorerst unumgdnglich ist, daB Vernunft und Natur die
Ursachen der Welt waren. Gerade die Vereinigung von
Vernunft und Natur verbindet dem Referenten zufolge
Aristoteles und die Vorsokratiker. AuBerdem kann
man sagen, daB die metaphysische (ontologische) Seite
der Physik des Aristoteles auch eine berechtigte Be-
griindung gibt, seine Lehre den Ideen der Vorsokratiker
anzunihern.

W. Erkomaischwili (Tbilissi), der Probleme des Ver-
hiltnisses von Kausalitiit und Zufilligkeit beriihrte,
filhrte aus, daB Aristoteles diese Begriffe fiir miteinan-
der vereinbar hielt und die Ansicht vertrat, daB das Zu-
fillige gleichfalls eine Ursache besitzt, eine sogenannte
Nebenursache. Nach Meinung des Referenten sind Zu-
falligkeit und Kausalitit einander ausschlieBende Be-
griffe, und es ist unmoglich, die Zufélligkeit im Rahmen
der Kausalitit zu rechtfertigen.

In seiner Mitteilung stellte N. W, Nowochazkij (Pol-
tawa) dar, daB Aristoteles den gréBten Unterschied als
Gegensatz bezeichnet (dem geringsten Unterschied gab
er keine Definition). Der Unterschied zwischen Wider-
spruch und Gegensatz besteht nach Meinung des Stagiri-
ten darin, daB es beim Widerspruch keinerlei Vermit-
telndes gibt, wihrend das beim Gegensatz moglich ist.
Der Begriff des Gegensatzes als Extrem wird auch von
Hegel verwendet. Zum Unterschied von Aristoteles und
Hegel ist der Gegensatz bei Marx eine historische, be-
sondere, aber keine allgemeingiiltige Form des Wider-
spruchs, Marx erschlieBt den Begriff des Gegensatzes
anhand einer Analyse der hochsten Form der Bewegung
der Materie, der sozialen Bewegung.

I.N.Losewa (Rostow am Don), die ihren Vortrag
dem Begriff des , Wissens“ in der Philosophie des Ari-
stoteles widmete, vermerkte, daB das altgriechische
Epistema auf der Grundlage von Gegensiitzen aufge-
baut wird, die in einer Tabelle angefiihrt werden, die in
der pythagoreischen Schule erarbeitet wurde. Die Wis-
senskonzeption des Stagiriten ordnet sich in das allge-
meine epistemologische Feld seiner Epoche ein. Den
ethischen Intellektualismus unterstiitzend, versicherte
Aristoteles, daB die Erlangungvon Wissen immer von
Vorteil begleitet ist. Zu dieser Uberlegung kam er durch
die Konzeption des Ziels. Im Vortrag wurde auf drei
grundlegende konzeptionelle Erwigungen in bezug auf
das Wissen im System des Aristoteles hingewiesen, die



sich {iber die gesamte Antike verbreiteten und den In-
halt des epistemologischen Feldes der Antike bildeten.

Auf der Basis einer Analyse aristotelischer Thesen,
die den Gegenstand der Philosophie betreffen, folgerte
W. A.Demitschew (Moskau), daB Aristoteles den Be-
griff ,Gegenstand der Wissenschaft“ kannté und ver-
wendete; er unterschied die Wissenschaften nicht nur
nach ihren funktionalen Besonderheiten, nach der Spe-
zifik der Forschungsmittel usw., sondern auch nach den
verschiedenen Gegenstinden.

In dem Vortrag ,,Die Struktur des Einheitlichen in der
antiken und in der modernen wissenschaftlichen Welt-
ansicht” untersuchte E. M. Soroko (Minsk) die Entste-
hung der Vorstellung vom Einheitlichen als abstraktem
Allgemeinen in der antiken Philosophie und bemerkte,
daB dieser ProzeB den Ubergang der Aufmerksamkeit
von den duBeren Attributen zu den inneren, d. h. zu ih-
rer Struktur, offenbart. Spiter wurde in der Wissen-
schaft der neuen und neuesten Zeit der Begriff der ver-
allgemeinerten goldenen Schnitte eingefiihrt, die als
strukturelle Invarianten des Systems fungieren. Wenn
das MaB fiir die Einheitlichkeit eines Dings das MaB sei-
ner Organisation ist, so dient als quantitatives MaB fiir
die strukturelle Organisation die Uberzﬁhligkcit. eine
informative Charakteristik der Struktur. Der Referent
folgerte, daB sich das wissenschaftliche Verstindnis der
Struktur des Einheitlichen in bedeutendem MaBe auf
die von Marx formulierten und auf Aristoteles zuriick-
gehenden Begriffe der Unterschiede im Rahmen eines
Wesens und der Unterschiede verschiedener Wesen wie
entsprechend als Grundlage des Einheitlichen und als
Grundlage seiner Negation stiitzt. :

In seinem Vortrag legte N.Iwanidse (Tbilissi) die
wichtigsten, Ergebnisse des Allunions-Symposiums zur
Logik des Aristoteles dar, das im November 1983 in Tbi-
lissi stattgefunden hat. Er ging besonders auf die von
den sowjetischen Logikern vorgenommenen erfolgrei-
chen Rekonstruktionen der apodiktischen Syllogistik
des Aristoteles mit Hilfe moderner semantischer Mittel
ein. Die neuesten Forschungen zur Logik des Aristote-
les zeigen nach Ansicht von N.Iwanidse, daB auch die
modale Syllogistik des Stagiriten ebenso folgerichtig ist
wie seine assertorische Syllogistik.

Besondere Hervorhebung verdient, daB in den auf
der Konferenz gehaltenen Vortriigen wachsendes Inter-
esse der sowjetischen Wissenschaftler an den Denkern
der Ubergangsepoche von der Antike zum Mittelalter
zum Ausdruck kam. In letzter Zeit wird die Weltan-
schauung dieser Epoche besonders intensiv und nutz-
bringend erforscht. Diesem Ziel diente auch der Vor-
trag von T.Dolidse (Thbilissi) ,,Zur Natur des Unter-
schieds in den friihbyzantinischen neoplatonischen
Kommentaren der ,Kategorien® des Aristoteles”. Das
Problem des Vortrags wurde vor dem Hintergrund der
komplizierten Verflechtung der aristotelischen und
stoischen Logik mit der Ontologie Platons entwickelt.
Aristoteles folgend, vermerkte die Referentin, daB Por-
phyrios und die folgende Generation neoplatonischer
Kommentatoren den Artunterschied als Qualitit, die
sich auf das Wesen bezieht, bestimmen. Doch spiiter
zeigt sich an ihren Werken die Tendenz der Erhebung
des unteilbaren Nebenséchlichen in den Rang des Art-
unterschieds. Ursache dieser Identifizierung, die der
Logik des Aristoteles widerspricht, war die versteckte
Einwirkung der stoischen Theorie der Definition, wo
der Unterschied zwischen dem Artunterschied und dem

unteilbaren Nebensiichlichen negiert und das letztere als
zum Wesen des Subjekts gehdrende Erscheinung be-
trachtet wurde. Das Eindringen der stoischen Theorie
der Definition in den Neoplatonismus wurde durch die
platonische Ontologie mit ihrer Vorstellung vom einzel-
nen Ding als Summe seiner Eigenschaften gefordert.

Weltanschaulichen Tendenzen in der Ubergangsepo-
che war auch der Vortrag von M. Matschawariani (Tbi-
lissi) gewidmet, und zwar der Tendenz der Ubereinstim-
mung von Platon und Aristoteles, die zu einer Grund-
tendenz in der westeuropiischen mittelalterlichen Phi-
losophie wurde. Die Methoden und Wege einer solchen
Ubereinstimmung wurden am Beispiel des Philoso-
phen David Anhaght aus der Ubergangsepoche er-
schlossen.

Bei der Betrachtung des Problems des Beginns bei
Platon und Aristoteles gelangte M. Macharadse (Tbi-
lissi) zu dem SchluB, daB die Lehre von der Erstursache
im Neoplatonismus eine Weiterentwicklung der Einheit
des platonischen Gedankens vom Guten und der aristo-
telischen Bestimmungsursache ist.

Die Erorterung philosophiehistorischer Thematik
wurde mit einem Vortrag von Ju. L. Kurikalowa (Lenin-
grad) fortgesetzt, in dem einerseits philosophisch-dia-
lektische Schliisselmomente der Lehre von Aristoteles
und Proklos und andererseits analoge Momente in den
systematischen Darlegungen der ostchristlichen Lehre
des Johannes von Damaskus (,,Quelle der Gnosis“) und
des Gregorios Palamas (,, Triaden*) zusammengestellt
wurden. Dabei wurde eine gewisse Ahnlichkeit des Stils
des philosophischen Denkens paarweise bei Aristoteles
und Johannes von Damaskus sowie bei Proklos und
Gregorios Palamas festgestellt. Im Vortrag wurde die
Ansicht einer annihernden Oppositionsentsprechung
dieser Oppositionspaare der realistisch-kontinualen und
der abstrakt-quantitativen Denk-Antinomie vertreten,
die in dem gesamten, noch nicht zu Ende ausgetragenen
Streit A.Einsteins, L. de Broglies und ihrer Schule mit
der ,Kopenhagener* Interpretation der physikalischen
Wirklichkeit zutage trat.

Im Vortrag von L. Aleksidse (Tbilissi) ,,Orphische
Kosmologie in den Kommentaren des Proklos zu Pla-
ton* wurde vermerkt, daB Proklos, der das Wesen der
platonischen Philosophie darlegt, diese mit Beispielen
aus der antiken, darunter auch der orphischen Mytholo-
gie illustriert. Es wurden Beispiele fiir Entsprechung,
aber auch fiir Nichtentsprechung zwischen der orphi-
schen Mythologie und der Philosophie Platons aufge-
fithrt. Die Verfasserin zeigte, wie es ‘Proklos gelang,
eine Ahnlichkeit zwischen ihnen zu finden.

Ja.N.Ljubarskij (Leningrad) sprach in seinem Refe-
rat, das Probleme der byzantinischen Historiographie
betraf, hauptsdchlich iber die ,angewandte* Ge-
schichtsphilosophie, die nicht in theoretischen Trakta-
ten (die es in Byzanz praktisch nicht gab), sondern in zu-
falligen Bemerkungen der Historiographen und Chroni-
sten zum Ausdruck kam. Diese Bemerkungen haben
den Vorzug, daB sie reale Vorstellungen beinhalten und
nicht klischierte traditionelle Ansichten. Nach Ansicht
des Verfassers ist der Gedanke von der Einheitlichkeit
der byzantinischen Historiographie nicht stichhaltig.
Das liBt sich am Beispiel der Terminologie und der Vor-
stellungen der Byzantiner iber die ,bewegenden
Krifte* der Geschichte darstellen. Zur Charakteristik
dieser Krifte verwenden Historiker und Chronisten un-.
terschiedliche Definitionen.



Der Beitrag von M. Tschelidse (Tbilissi) war dem
Verhiiltnis von Platon und Aristoteles zu den Mythen
gewidmet. Darin wurde vermerkt, daB Platon den funk-
tionalen Wert der Mythen fiir den Aufbau des Systems
anerkannte. In seiner Lehre sind Wahrheit und Mythen,
logisches und Mythendenken miteinander vereinbart.
Aristoteles dagegen erkannte die philosophische Be-
deutung der Mythen nicht an, er betrachtete die Mytho-
logie als Vorphilosophie, die die Frage nach der Kausali-
tit auf der Basis der Verwunderung stellte. Er grenzte
prinzipiell die Philosophie, die Weisheit, die Kenntnis
der ersten Ursachen, das logische Denken von der My-
thologie, der Pseudoweisheit, ab, die ihm zufolge keine
ernsthafte Beachtung verdient. :

W.T. Swirewitsch (Swerdlowsk), der die Ansichten
Ciceros zu den Beziehungen der Lehren der Akademie,
des Lykeion und der Stoa untersuchte, stellte fest, daB
Cicero aufgrund der genetischen Einheit in einer Reihe
grundlegender Aspekte miteinander unvereinbare phi-
losophische Lehren der Akademiker, Peripatetiker und
Stoiker, aber auch der alten und neuen Akademie
gleichsetzt. Der Referent charakterisierte die Position
Ciceros als philosophiehistorischen Eklektizismus, der
seinem Wesen nach ein Antihistorismus ist. Nach Mei-
nung des Autors weist der philosophiehistorische Eklek-
tizismus eine Ahnlichkeit mit charakteristischen, fiir die
Antike zyklischen Vorstellungen auf.

S.Lupan (Kischinjow) sprach iiber den groBen Bei-
trag des moldauischen Gelehrten N. Milescu (Sparafia)
zur Verbreitung der aristotelischen Lehre, der weltli-
chen Wissenschaft, der altgriechischen Bildung und des
Humanismus in RuBland am Ende des 17. und zu Be-
ginn des 18.Jahrhunderts.

Probleme der Kultur und Asthetik wurden in einer
Reihe von Vortrigen erortert. A.W.Medwedew
(Swerdlowsk) unterstrich in seinem Beitrag ,, Aristoteles
und die Kunst als Experiment* das groBe heuristische
Potential der dsthetischen Ideen des griechischen Den-
kers. Es wurde insbesondere dargestellt, daB die The-
sen, die von Aristoteles formuliert wurden, es gestatten,
als eine Besonderheit der Kunst ihren experimentellen
Charakter aufzufassen. Dieser Charakter ist bei Aristo-
teles auf das Problem der Moglichkeit bezogen. Fiir die
Kunst erweist sich nicht nur die reale Moglichkeit, d. h.
die Wirklichkeit gewordene Moglichkeit, als wichtig,
sondern auch das Bestreben, andere Moglichkeiten zu
analysieren und dadurch die Vielgestalt und Kompli-
ziertheit der menschlichen Personlichkeit zu demon-
strieren und ebenso die Bedingungen und Umstéinde,
die diese Vielfalt entweder zunichte machen oder es ihr
gestatten, in groBter Vollkommenheit in Erscheinung zu
treten.

Die Kulturhistoriker bewegt in starkem MaBe das
Problem der Semiotik. Dieses Thema behandelte
1.S. Chabarow (Moskau), der sieben Bedeutungen des
Wortes ,,Symbol“, die von Aristoteles unterschieden
werden, untersuchte, Das Problem des Zeichens wurde
im weiteren in zweierlei Richtung bearbeitet: nach dem
neoplatonischen Symbolismus und dem ihm folgenden
mittelalterlichen Realismus und in der Richtung des
Konventionalismus der Stoiker und des darauf begriin-
deten Nominalismus und Rationalismus der neuen Phi-
losophie. Die westliche Region der européischen Kultur
griindete sich, wie der Referent bemerkte, auf die Ideen
Platons, die dstliche auf die des Aristoteles. Die mo-
derne Semiotik stellt von neuem die Frage nach dem

84

Verhiiltnis des ontologischen und des gnoseologischen
Aspekts des Zeichenproblems.

Das Referat von W.P.Jakowlew (Rostow) war der
theoretischen Konzeption des Aristoteles von der Per-
sonlichkeit des Philosophen gewidmet. Der Referent
charakterisierte diese Konzeption und hob besonders
die Freiheit als eine Eigenschaft, die dem Philosophen in
hochstem MaBe eigen sei, die Fiihigkeit des Staunens so-
wie die organische Einheit von Gedankenbild und Le-
bensbild des wahren Philosophen hervor.

»Aristoteles iiber die Kultur des Streits* war das
Thema des Vortrags von R.S. Kabisow (Zchinwali), in
dem ausgefiihrt wurde, daB erstmals im alten Griechen-
land (ebenso wie im alten China und im alten Indien)
giinstige Bedingungen fiir die theoretische Erforschung
von Streitfragen geschaffen wurden. Die Entfaltung ei-
ner groBen Zahl philosophischer Schulen, Systeme und
Lehren, von denen jede ein Existenzrecht bean-
spruchte, zwangen zur Enthaltung vor heien Auseinan-
dersetzungen mit anderen und stimulierten die Versu-
che, die Praxis des Streits zu regulieren. R.S. Kabisow
machte besonders auf die Verdienste des Aristoteles bei
der Erforschung von Fragen des Streits aufmerksam.

Die Vortriage zur Thematik ,,Sozialpolitische Proble-
matik* begannen mit einem Vortrag von Ch. B. Tad-
taew (Saratow), der die Spezifik der sozialen Determi-
nation in den Arbeiten des Aristoteles betraf. Nach An-
sicht des Autors zeugen einerseits die Anerkennung der
sozialbkonomischen Notwendigkeit der Sklaverei durch
Aristoteles und andererseits die Griinde fiir das Schwan-
ken in den Ansichten iiber die natiirliche Determination
der Sklaverei von den Zweifeln des griechischen Philo-
sophen an der Natiirlichkeit der Sklaverei und an der ab-
soluten Gleichheit der Entwicklungsgesetze von Natur
und Gesellschaft. Durch Hervorhebung der bewuBten,
zielgerichteten Tatigkeit der Menschen gelang es Ari-
stoteles in bestimmtem MabBe, die Spezifik der sozialen
Determination zu ermitteln.

N. A. Lasarew (Sotschi) wies auf wichtige Stellen der
»Metaphysik“ hin, in denen sozialpolitische Analogien
verwendet sind. Beispielsweise fuflt die Auffassung des
Aristoteles von der Philosophie als der Wissenschaft von
den allgemeinen Ursachen und Anfingen auf der Ana-
logie mit der Struktur des altgriechischen Staates. In der
Lehre von der ,,Form der Form* und der Natur Gottes
werden anthropomorphe und soziomorphe Analogien
verwendet.

In der ,Metaphysik“ des Aristoteles erhielt der Be-
griff ,arche” eine streng logische Form, mit deren Hilfe
er den ,Kosmos“ und das gesamte System der Welt auf
der Grundlage des Begriffs der Struktur der Polis und
der ihr zugeordneten gesellschaftlichen Beziehungen
konstruierte. Diese Meinung vertrat W. W. Korsh (No-
worossijsk) in seinem Vortrag ,, Uber die soziale Orien-
tierung der antiken Philosophie“. Nach Ansicht des
Verfassers verwandelte sich arche bei Aristoteles in ein
ideologisches Prinzip, mit dem er die Bestandigkeit des
realen und des idealen Staates begriindete.

Bei der Betrachtung der Stellung der platonischen po-
litischen Philosophie in der Ausarbeitung der Konzep-
tion der idealen Polis bei Aristoteles wies W. A. Gutu-
row (Leningrad) darauf hin, daB neben der groBen Ahn-
lichkeit der theoretischen Ausgangsprinzipien, die den
politischen Werken beider Denker zugrunde liegen, so-
wohl die Widerspriichlichkeit der aristotelischen Kritik
an den platonischen Theorien ins Auge féllt als auch das



deutliche Bestreben, das Primat des idealen Staates zu
begriinden, in einem Prinzip, das sich vom Projekt der
»Gesetze® wenig unterscheidet. In einem panhelleni-
schen Programm aber sahen beide Denker nur ein effek-
tives Mittel zur Rettung der griechischen Polis, die in ihr
Verfallsstadium eingetreten war.

S.N.Juschenkow (Moskau), der die militirpoliti-
schen Ansichten des Aristoteles untersuchte, betonte,
daB seine Idee von der Notwendigkeit der Vorbereitung
materieller Mittel, der Formierung des Kriegerstandes
und der Erziehung der Biirger sowie der Bildung von
Militarbindnissen nicht nur im Hinblick auf die Entste-
hung von Kenntnissen der Militirpolitik, sondern auch
fir die philosophische und soziologische Analyse von
Problemen des Krieges und des Friedens in unseren Ta-
gen bedeutsam ist.

W. P.Okeanow (Moskau) wies erginzend darauf hin,
daB der Krieg fiir Aristoteles ein Mittel zur Erlangung
von Besitz, d.h. von Sklaven, ist. Gleichzeitig ruft er
zum Frieden in der Welt auf, denn das Endziel des Krie-
ges ist der Frieden und das Wohl der Biirger. Das Prin-
zip des Krieges selbst ist nach Meinung des griechischen
Denkers als der Idee des Rechts entgegengerichtet zu
betrachten.

Den militirpolitischen Ansichten des Aristoteles war

auch der Vortrag von G. W. Dolgatschewa (Tbilissi) ge-
widmet. Die drei letzten Beitriige betrafen weitere inter-
essante Ansichten des Aristoteles zu dieser Problema-
tik,

In der Konferenz kamen des weiteren Beitriige von
A.N.Tschanyschew, M.A.Rytowa, M.I.Zandekow,
D.W.Mustaraew, W.P.Goran, G.P.Tschistjakow,
K. P.Stomatow, A. M. Ekmaljan, A. A.Sacharow, P.1.
Porfirov und anderen Teilnehmern zum Vortrag.

In der SchluBsitzung konstatierten die Konferenzteil-
nehmer den Wert derartiger Treffen fiir die Entwick-
lung der sowjetischen Philosophiegeschichte. Die inter-
essanten Vortrige und regen Diskussionen eroffnen
neue Aspekte der antiken Philosophie und férdern eine
weitere innigere Aneignung des antiken intellektuellen
Erbes.

Nach dem SchluBf der Konferenz pflanzten die Teil-
nehmer Biaume in der ,, Aristoteles-Allee*, besichtigten
die Sehenswiirdigkeiten des Kreises Zalka, suchten die
historischen Stitten des malerischen Kldekari (9.Jh.
u. Z.) auf und waren bei Schiilern zu Gast. Der Durch-
fiihrung der Konferenz auf hohem wissenschaftlichem
Niveau waren die freundschaftliche Atmosphire, die
Bemiithungen und die Gastfreundschaft der Mitarbeiter
des Kreises Zalka sehr dienlich.



