146

Eduard Kodua

Sergi Danelia

Sergi Danelia wurde 1888 in dem Dorf Nad-
shachao, Gouvernement Kutaisi, in einer Bau-
emfamilie geboren. Er besuchte das Klassische
Gymnasium in Kutaisi und wurde in der 6.
Klasse wegen Teilnahme an den revolutiondren
Manifestationen der Jugend vom weiteren
Schulbesuch ausgeschlossen. 1906 immatniku-
lierte er sich, nachdem er die Prifungen fiir das
Reifezeugnis extern abgelegt hatte, an der Phi-
losophischen Fakultit der Charkower Universi-
tit. Zwei Jahre spiiter wechselte er zur Philoso-
phischen Abteilung der Moskauer Universitiit,
die er 1911 mit dem Diplom ersten Grades ab-
solvierie. Er traumte davon, sich mit der Wis-
senschaft zu beschiiftipen, doch er ,hatte keine
engen Beziehungen zu den Professoren, er
wuBte nicht einmal, wie er die Magisterpriifung
ablegen sollte: In allzu dichtes Dunkel waren
die Zugangswege zum Gipfel eines Professoren-
titels gehiillt, und jemandem ohne forderliche
Bezichungen war es nichl méglich, in einer
hioheren Lehranstalt der Arbeit fiir wiirdig be-
funden zu werden.” Danelia lehrte 1911 bis 1922
russische Literatur, Latein und Geschichte. 1922
wurde ihm die Stelle eines Lehrers filr die philo-
sophischen Disziplinen am Lehrstuhl fir Ge-
schichte der Philosophie an der 1918 gegriinde-
ten Universitdt Thilissi angeboten. 1924 wurde
er aufgrund einer unzutreffenden Beschuldi-
gung, gegen die Sowjetmacht aufgetreten zu
sein, verhaftet, doch nach acht Monaten auf ein
Gesuch des Wissenschaftlichen Rates der Uni-
versitit hin wieder freigelassen. 1927 erlangie er
als einer der ersten Hochschullehrer in Geor-
gien fiir dic Dissertationsschnit ,,Die Weltan-
schauung des Xenophanes von Kolophon" die
Doktorwiirde und den Titel eines Professors fiir
Philosophie. Im pleichen Jahr begann er eine
Vorlesungsteihe iiber die Geschichte der russi-
schen Literatur. 1933 wurde er zum Leiter des
Lehrstuhls fisr Geschichte der russischen Litera-
tur berufen, dessen sténdiger Leiter er bis zum

Jahre 1947 blieb. 1937 erhielt er da Titel eine:s
Professors [ir Philolcgie. 1948 wurde er des
Kosmopolitismus bescauldigt und son der Unit-
versitit entfernt, 1954 aber wiederrehabilitiertt.
Er starb 1963,

Das Spektrum der wissenschaflichen Inter-
essen von 8, Danelia st wahrlich imfangreicin.
Es umfaBt die Philoscphie und dis Geschichtie
der Philosophic, Literatur uad Srrachwissen-
schaft, Psychologie, dinn die Padigogik, Wirt.-
schaftswissenschaft wid Ubersetamgsthearie:.
Bei der sich immer stisker verengeiden Speziai-
lisierung der Wissenchaft unserr Zeit mapg
eine derartige Vielfalt aul den ersen Blick fasit
als Dilettantismus eascheinen, loch hafiet
allem, woran er arbelete, der Sempel tieferr
Erudition, eines streng:n Professioialismus, de:r
Breite kritischen Denkzns und der “dhigkeit am,
mit skrupubiiser Genaiigkeit einzdne Erscheii-
nungen zu analysieren sie zu einen Ganzen zw
synthetisieren sowie loisch aufgebyute und we -
sentliche Folgerungen :u zichen.

Die Geschichte de- Philosopht, besonders
der antiken Philosophe, bildet diehauptsichlii-
che Sphire der wissenchaftlichen “#tigkeit vom
5. Danelia. In seinen Forschungengeht er vorm
prinzipiellen Untersched zwischender Philoso)-
phic und der Geschicite der Phibsophie aus,
durch den ein untersthiedliches nethodologii-
sches Herangehen bei der Erforshung diesex
beiden Nachbardisziplnen vorbestmmnt ist: Diw
Philosophie ist eine Weltsicht, einSystem vom
Anschauungen {iber de Welt, dey Menschem,
sein Wesen, den Sinn Jles Daseinsund die Be:-
ziechung zur Welt; die Geschichte Jer Philoso-
phie ist die Wissenschdt iber die Veltsicht, die
Geschichte ihrer Entvicklung umt der Bezie:-
hungen zu anderen Watsichten. Dr Geschichte
der Philosophie erforcert eine objktive Erfor:-
schung, doch steht ihre” objektivenErforschunyg
nach Danelias Ansichtihre Reduzirung auf die
eigene Weltanschauun: des Forschers im Wege:.



147

S. Danelia 0t Kritik an Hegel und den Positivi-
stem, denen T vorwirft, daB sie kiinstliche Sche-
mata fu: tie ‘Geschichre” der” PTnl()sophfe
sichiufen, divsie in den Rahmen ihrer eigenen
phiilosophishen Systeme hineinzwingten und
di¢ das ware Bild des Werdens und der Ent-
wicklung de philosophischen Denkens entstell-
tcen.. Dvie Wederherstellung historischer Talsa-
chen erfordit von dem Ferscher ein kritisches
H{airaﬁgeher an das Studienmaterial. Dies ist
mur durch @ Anwendung der historisch-philo-
liogiischen Mhethode der Quellenkritik m&glich.
Mawch der kitischen Analyse der historischen
Fakten ist ¢ Danelia Zi.lff;lgé cine Rekonstruk-
tiom der af diesen Tatsachen beruhenden
‘Theorie nowendig, die die psychologische Cha-
rakieristik es Schopfers der Theorie und eine
sswoznialhistorche Analyse der Epoche und jener
gesellschaftchen Krifte und Erscheinungen,
dlie die Schifung dieser Theorie, ihrer Formie-
rumg in dicer oder anderer Gestalt bewirken
komaten, eordert. ,{...] Je tiefer wir den Zu-
ssammenhan zwischen dem Denken und dem
mesellschaftchen Lebea erkennen, desto besser
siind wir ve Utopien gesichert" (8. Danelia:
Apttike Philsophie, Thilissi 1926, 8. 1, in georg.
Sprache). As nichstes notwendiges Moment fiir
dlie Erforsching der Geschichte der Philosophie
ecrachtete S Danelia die Herstellung der Zu-
siammenhine zwischen den philosophischen
Theorien. »de neuve philosophische Theorie
suelht mit de¢ ibr vorausgehenden Entwicklung
in Zusammnhbang. Sie erhilt von der Vergan-
gemheit einErbe, das sie ibrerseits bereichert
wnd modifiiert an die Zukunft weiterreicht.
Bleibt jedoa ein philosophisches System in sich
sieltbst versalossen, mit anderen philosophi-
sichien Systenen nicht verbunden, so bedeutet
diliess: . Es bl:b auBerhalb der Hauptlinie der hi-
sitomischen Fitwicklung |...] und ist nicht wert, in
dler Geschibte der Philosophie behandell zu
wemrden” (eknda}. Als einheitliche Linie in der
Entwackiun; der Philosophie verstand S,
IDamelia nict den Wechsel der zeitlich aufein-
awndierfolgerien Anschavungen schlechthin. Die
Geschichte ler Philosophie ist in Bild der all-
mithlichen ind bestindigen Bewegung nach

varn in der Fesistellung der Wahrheit, wobei
nicht nur die Losung der Frage nach der Wahr-
Eeit.', sondern auch die ‘Fr;ge.stenuﬁg Selbsmh
dem Lauf der Geschichie eine fortschrittliche
Entwicklung adiquaten
Analyse bedarf. Eines der Ergebnisse S. Daneli-
as auf dem Ciebiet der Philosophiegeschichte ist,
daB er die philosophischen Systeme der Vergan-
genheit nicht von der Position der Gegenwart
zu betrachten versuchte und sie vom Niveau der
Enwwicklung des philosophischen Denkens der
entsprechenden Epoche her einschitzie. Er
itbertrug die philosophischen Systeme nicht in

erfahrt und einer

" die -Médc-rné._ sondern fand ftir sie einen Platz

im Rahmen ihrer cigenen Wene und Begriffe,
was eine der Hauptbedingungen bei der Schaf-
fung einer wissenschaftlichen Geschichte allge-
mein und der Geschichte der Philosophie im be-
sonderen darstellt. In seiner Arbeit ,,Zur Meta-
physik des Parmenides™ (Thilisis Universitetis
Macne, Bd. 4, 1926, in geurg. Sprache) kritisier-
te 8. Danelia die Neukantianer, weil sie den phi-
losophischen Leitsdtzen von Parmenides eine
kantianische Auslegung gaben und zu beweisen
versuchten, dall Parmenides zum erstenmal die
Erkenntnis der transzendentalen Deduktion
vertrat. Danelia trat auch pepen die Versuche
der Cartesianer auf, den Leitsatz des Parmeni-
desan ,cogito, ergosum" anzupassen.
Schwierigkeiten bei der Erforschung der
antiken Philosophie bestanden darin, daB die
Werke der vor Platon lebenden Philosophen
nicht erhalten geblicben sind und der Forscher
dafiir indirekte Quellen, die Arbeiten von
Platon, den Doxographen, Biographen und
anderen, verwenden mubBte. Die so gewonnenen
Kenntnisse waren aber hiiufig ungenan, manch-
mal sogar erfunden und zeichneten sich in der
Regel durch Tendenzidsitdt aus. Nach Danelias
Ansicht wurde die Geschichte der Philosophie
aus einer Art Chronik des philosophischen
Denkens erst im 19. Jh. zu einer Wissenschalft,
als man begann, die historisch-philologische
Methode der Quellenkritik anzuwenden. Und
er hielt sie fir jede Untersuchung auf dem
Gebiet der antiken Philosophie fir unerlidBlich.
Die von Niebuhr und Ranke speziell fiir histori-



148

sche Quellen erarbeitete historisch-philologi-
sche quellenkritische Methode fand in der Ge-
schichte der Philosophie bei Brandis, Trende-
lenburg, Diels, Zeller, Schieiermacher u. a.
weile Verwendung.

Ein glanzvolles Beispiel der erfolgreichen
Anwendung dieser Methode geben die Werke
von 5. Danelia selbst. Bereits in seiner ersten
Universitdtsvorlesung zum Thema ,, Aristoteles
iiber seine Vorginger”, in der grundlegende me-
thodologische Prinzipien weiterer wissenschaft-
licher Studien formuliert wurden, zeigte der
Wissenschaftler, daB sogar eine derart unan-
fechtbare Autoritit, wie es Aristoteles nicht nur
fiir die Antike , sondern auch far die nachfol-
genden Epochen war, nicht das vorbehaltlose
Vertrauen des Forschers genieBen darf, wenn es
um die Vorginger dieses Denkers geht, da
auch seine Berichte in ihrer Mehrzahl nicht frei
von Tendenzidsitdt sind. Die Arbeiten von 5.
Danpelia ,Die vorsokratische Philosophie”, ,,Die
Philosophie des Sokrates™ u. a. beginnen mit der
Begriindung des methodologischen Herange-
hens. Spezielle Kapitel sind darin den Quellen
zur antiken Philosophie und ihrer Klassifikation
zugewiesen. Keine von den drei Anen der
Quellen und Zeugnisse der Philosophen, Do-
xographen und Biographen hidlt Danelia ohne
vorangehende kritische Analyse fiir verwend-
bar.

oUnter den Nachrichten der Philosophen
iber die Denker der vorsokratischen Zeit ver-
dienen die Berichte von Platon und Arnstoteles
besondere Beachtung. Kein Autor kannte die
vorsokratische Philosophie besser als Platon
|-..]- Allerdings muB betont werden, daB Platon
nicht immer als objektiver Zeuge gelten darf,
vor allem dann nicht, wenn es um die Sophisten
geht [...]. Aristoteles stellt uns mehr historisch-
philosophisches Material zur Verfiigung, man
darf jedoch nicht auBer acht lassen: Aristoteles
greift zu den philosophischen Theorien seiner
Vorginger nur in der Absicht, sein eipenes
System zu bestitipen. Deshalb beleuchtet er die
Theonen auf eigene Art und Weise, und zuwei-
len eotspricht (obwohi in ZduBerst seltenen
Fillen) seine Charakteristik nicht der abjekti-

ven Wahrheit. Weitaus spiirlarer ist dieser
Mangel bei den Stoikern, die di: Lehre von He:-
raklit besonders entstellt hatte:, indem sie siwe
ihren Anschauungen anzupasserversuchten (.
Danelia: Die Philosophie des Skrates, Thilissi
1935, S. 18, in georg. Sprache).

Obwoehl Autorititen wie Dels, Zeller und
andere in ihren Forschungen ach die quellem-
kritische historisch-philosophisae Methode am-
wandten, hielt es Danelia fir ‘alsch, den vom
ihnen gewonnenen Ergebnissel blind zu ver-
trauen. Zwar erkannte er ibre Verdienste am,
war aber gleichzeitig iiberzeug:! daB ihre kritii-
sche Haltung zu den Quelilen iicht immer fijir
Objektivitdt biirgen kann und manche ihrer wis:-
senschaftlichen Thesen mitunte véllig begrilni-
dete Zweifel erregen. Deswegen bepann S
Danelia, trotz der Ubersetzungn von Bamettt
und Diels die antiken Denker eu zu iiberset-
zen, und er erzielte in vielen Jillen mit Hilfie
der kritisch-philologischen Andyse des Textes
einen v6llig neuen Klang des Oiginals. Als 1llw
stration dazu kann seine Ubersezung des in die
» Yorsokratische Philosophie” eingegangenem
Fragments von Melissos angefiilrt werden.

Alle theoretischen und mithodologischemn
Prinzipien, wenn man es aber veiter falt, aucth
sittlichen Normen, die von Dandia in bezug awf
die philosophiehistorische Forsaung verkiinde:t
wurden, fanden in seinen eigenn Arbeiten zair
Geschichte der antiken Philosopiie volle prakiii-
sche Darstellung, nimlich in dn Xenophane:s
von Kolophon und Sokrates gevidmeten Arbeii-
ten, denen er gesonderte Monographiem
widmete. Wieso wurden perac diese beidem
aus der Vielfalt der altgriechiscien Philosophice
auserwihlt? Wodurch erregter diese antikem
Philosophen das besondere Inteesse 8. Danelii-
as? Um diese Frage zu beantvorten, muB er-
priindet werden, wo Danelia div Wendepunktce
in der Entwicklung der Philosogie, die Schliis:-
selmomente ihrer Evolution schte. Xenophai-
nes von Kolophon hielt er fiir jen Begriinde:r
der eleatischen Philosophie, mi dem auch diee
Geschichte der Philosophie als olche eigentlicth
beginnt. Das erste philosophishe Problem —
was ist alles und woraus bestehtes — wurde vom



149

dler miletischen Schule anfgeworien. Allerdings

i.tlbel;gcl}nt‘t! die mlletlache Schu]e mcht den‘

Rahmen des nalvcn Phye.ikallsmua. deshalb darf
siie nicht als eigentliche Philosophie, sondern
mur als ihr Vorldufer . als Vorbote der Eleaten.
mtit denen die Philosophic cigentlich beginni,
netrachtet werden. Xenophanes von Kelophon
dlurf als erster groBer Philosoph der Antike
melten, weil seine Weltanschauung das ersie me-
tiaphysische Sysiem darstelll. Die Geschichte
dler Metaphysik bheginnt nicht mit der mileti-
siclven Schule, wie E. Hartmann und andere es

ehaupten, sondern mit den Eleaten, die in

(Gestalt von Xenophanes dic Frage nach dem
HEixistierenden und seinem Sein stellten. Xeno-
phanes interessieren im Unterschied zu den Mt-
hetem nicht der Ursprung und die Zusammen-
sietzung der Dinge, sondern ihr Wert. 8. Danehia
wnterstreicht den Vorzug der Philosophie des
¥ emophanes gegeniiber der miletischen Schule,
exr weist darauf hin, daB Xenophanes ein
Kidmpfer gegen das Heidentum und den Poly-
tthe:ismus sowie der Begriinder einer monothei-
sttisichen Richtung in der griechischen Philoso-
phie, der erste Monotheist, Metaphysiker und
IDialektiker der Antike war. Danelias Ansicht
mach beginni auch die Erarbeitung der gnoseo-
lwogischen Problematik mit Xenophanes. Als
exrster analysierte Xenophanes die Frage nach
dler Méoglichkeit der Erkenntnis, &uBerte
#weifel an der Glaubwitrdigkeit der sinnlichen
Frkenntnis und maB der Vernunft absolute Be-
dlewtung zu, worin er Anaxagoras zuvorkam.
Michtsdestoweniger hielt Danelia fiir das we-
sientlichste Moment der Philosophie des Xeno-
phanes ihren Wertcharakter. War die miletische
Schule auf die Suche nach dem physischen
Wesen der Dinge, ihrer physischen Natur ge-
miclhtet, so suchten die Eleaten das logische
Wessen der Dinge, ihren Sinn: ,,Was ist jenes, das
dlem Dingen Sinn verleiht und aus ihnen das
maicht, was sie sind?“ (8. Danelia: Die Welian-
siclhauung des Xenophanes von Kolophon, Thi-
liissi 1926, 5. 6, in georg. Sprache). Danelia
sechireibt den Eleaten die Suche nach einem trans-
zzemdentalen Sinno der sinnlichen Welt zu. Xeno-
phanes trat seiner Auffassung nach als erster

Philosaph auf, der seine Awfmerksamikeit auf
d1e Moral[_)rmngaen lenkte Der memchhchc
‘Wert bestand [fr ihn nicht in phystachen
sondern geistigen Eigenschaften, die Quelle des
gerechien Lebens jedoch war das trunszenden-
tale, nicht der Erkenntnis durch die Sinne unter-
liegende Moment. ,Dies [...] ist das gréBic Er-
eignis in der panzen Geschichte. Dies ist die
Geburt der Sitillichkeit, die mit dem Denken
gleichzeitig entstanden ist, da dort, wo der
Mensch sich selbst noch nicht erkannt hat, die
Morat unmbglich ist” (ebenda, S. 90). Nach Da-
nBllaG Auffassung verf[lgte ‘(cnnphanu’. noch
nicht tiber eine Ph]]DhOphlt ‘der Moral als ein-
heitliches System. Diese wurde erstmalig von
Sokrates in Gestalt der Theorie von der idealen
Bedeutung erarbeitet und (and in Platons Philo-
sophie ihre Weitereniwicklung. Allerdings er-
scheint Xenophanes in dieser Beziehung als ihr
unmittelbarer Vorginger. Xenophanes' Philoso-
phie ergab sich nach Danelia als ein Ergebnis
des ZusammenstoBes zwischen der sinnlichen
Welt und der Sittlichkeit. Xenophanes deutete
die sinnliche Welt als ein Nichts. Die einzige
Realitit war fiir ihn Gott, die Annahme seiner
Existenz machte die Sittlichkeit mdéglich. Das
Grundproblem von Xenophanes' Philosophie ist
»das Problein des Wertes bzw. der Bedeutuug™,
das Problem, was , wertvoll und gut* ist, Seine
Philosophie darf als ,erste Metaphysik einer
Lehre von einem System der Werte aufgefaBt
werden. Beginnend mit Xenophanes erreichte
diese Richtung dber Parmenides Platon und
gewann die Gestalt einer Theorie der Ideen*
(ebenda). Diese Erkenntnis machte Xenopha-
nes nach Danelias Meinung zu einem der her-
vorragendsten Denker der Vorsokratiker.
Danelias Interesse fir Sokrates, den er fiir
den Gipfel in der Entwickiung der antiken Phi-
losophie hielt, beruhte auf den gleichen Ursa-
chen wie sein Interesse fiir Xenophanes von Ko-
lophon. Die Philosophie des Sokrates ging nach
Danelia tiber den Rahmen der philosophischen
Systeme, die ihren Anfang in der miletischen
Physik nahmen, hinaus. Sie kam von Xenopha-
nes und fijhrie zu Platon, wobei sie eine Ent-
wicklungslinie in der Philosophie des Menschen



150

bildete. Die ganze vorsckratische Philosophie,
ausgenommen die Eleaten, war eine Physik mit
einer einzigen Erkenntnisrichtung: Sie war auf
das Erkennen der AuBenwelt gerichtet. Diese
Philosophie lebnte die Spezifik des Menschen
ab und betrachtete ihn als einen Teil der Natur,
als ein natiirliches Wesen. ,,Der Mensch, sein ge-
sellschaftliches Leben und die von ihm in
diesem Leben geschaffenen Kulturwerte
{Glaube, Moral, Staat, Lebensweise, Kunst,
Wissenschaft) stellen nicht den speziellen Ge-
genstand (um so mehr nicht den Hauptgegen-
stand) der Forschung dieser Denker dar® (5.
Danelia: Die Philosophie des Sokrates, 5.8). Die
Reduzierung des Menschen auf ein Naturwesen,
die Beschrinkung seiner Erkenntnis auf die bio-
physischen Funktionen fiihrten zur Behauptung
seiner Identitat mit dem Tier und zur Leugnung
der Spezifik in Geslall der Kultur und des
Systems der Werte. ,,Damit wurde der theoreti-
sche Boden fiir die nihilistische Ablehnung der
Kulturwerte, die die gricchische Gesellschaft
zur Skepsis und zur indifferenten Beziehung 7ur
Kultur fiihrten, bereitet” (ebenda, S. 8-9). Nicht
nur die Philosophic, sondern das ganze soziale
Leben erschienmen in dieser kosmologischen
Epoche Danelia als Muster der Riickstindigkeit
und der Herrschaft patoarchaler Sitten.

Der Aufschwung begann seiner Aufiassung
nach in der anthropologischen Periode, als der
Mensch nicht nur als Objekt, sondern auch als
Subjekt betrachtet wurde und die sozialen De-
terminanten der Menschen — Kultur und mora-
lische Werte - einen Hauptgegenstand der For-
schung darstellten. ,Der Mensch machte sein
eigenes JIch‘, seine menschliche Natur zum
Objekt der Forschung. Das erkennende Subjekt
wandte sich sich selbst zu, verwandelte das er-
kennende Subjekt in ein zu erkennendes
Objekt, die Erkenntnis jedoch erhob sich zur
Sclbsterkenntnis“ (ebenda, 8. 13). Dies wurde
Danelias Ansicht nach zu einem Wendepunkt
nicht nur in der Geschichte der Philosophie,
sondern des Denkens iiberhaupt, zum [Ubergang
vom Knabenalter zur Reife. Der erste beden-
tende Vertreter der auf den Menschen orien-
tierten Philosophie war Sokrates, der verkiindet

hatte, daB der Gegenstand der philosophischem
Forschungen nicht die Ursachenler Entstehung
der Welt, sondern der Mensch ud seine Kultur,,
das von den Menschen geschafene Wertesy-
stem sein sollten.

Folglich &ndert sich das (Objkt der philoso-
phischen Studien, unveridndet bleibt ihre:
Hauptlinie - die Erkenntnis. Welche Natur
besitzt aber die Erkenntnis selkt, wodurch isit
die gnoseologische Ausrichtung ler Philosophie
bedingt? Danelia beriihrte die jnoseologische:
Problematik in vielen seiner Arkiten, aber vom
besonderer Bedeutung ist in teser Hinsichu
eine Moncgraphie iiber die Anshauungen De--
mokrits vom wisscoschaftlicher Wissen: ,,Die
wissenschaftlichc Kenntnis in w=r Vorstellung
Demokrits” (siehe S. Danelia: Philosophische:
Forschungen, Thilissi 1977). In deser Arbeit ist.,
wie der Autor bemerkt, auch seie eigene Posi-
tion zum Teil darpelept. In de Zeit, als die
Arbeit geschrieben wurde, cientierte sichn
Danelia bei der Problemstellun, der Erkennt--
nistheorie auf das Kantianertm. Auf diese
Weise 140t sich in den Arbeitens. Danelias zuw
Geschichte der Philosophie ein¢:inheitliche un--
unterbrochene Entwicklungslin: des philoso-
phischen Denkens von der fricen Antike bis
zum heutigen Tag verfolgen. Bi solch einem
Herangehen konnte der Wissnschaftler die:
Philosophie Mittelalters nicht véllig
umgehen. Diese Epoche befan: sich nicht imm
Kreis seiner grundlegenden wisenschaftlichem
Interessen, aber gerade deshalbiind einige Ar-
beiten Danelias zur Philosophie les Mittelalters
von Interesse, nicht so sehr vomrGesichtspunkit
der Schaffung eines vollstindien bzw. eines
mehr oder weniger vollstindigerEntwicklungs-
bildes des philosophischen Iznkens dieser
ziemlich verworrenen und wierspriichlichem
Epoche, sondern eher vom Geichtspunkt dem
Auswahl des Materials und seier Interpreta--

des

tion, die die weltanschauliche Cientierung des
Forschers und sein sozusapen sitliches Kredo im
der Wissenschaft widerspiegeln.

In diesem Zusammenhang sad zwei Arbei -
ten von S. Danelia iiber die Ureberschaft des
areopagitischen Korpus beachenswert. Eine



151

vion ihnea, .Zu Frage der Person des Pseudo-
Dionysios Argmagita”; wurde 1356 im , Byzanti-
mischen Jahrbuwh" verdffentlichlt und war die
exrste Widerleging von Nuzubidses Hypothese,
dlerzufolge der Auior der Traktate ,,Von den
g:6ttlichen Namen“, ,,Von der mystischen Theo-
hogie®, , Von de immlischen Hierarchie® sowie
. Von der kirchlchen Hierarchie®, die irrtiimlich
diem Dionysiodzugeschrieben wurden, der geor-
gische Prinz Muwan war, als Ménch unter dem
Mamen Peter dur [berer bekanni.

Die zweite irbeit, ,Ein neuer Versuch der
I(dentlf[kallon d:s Pseudo- Dlonysms Areopagna
mmit Peter dem Iberer™ [Vesl ‘otd. ObS&.nauk.
Thilissi 1961) var ein Widerhall auf die Hypo-
tlhese von E. bonigmann, der unabhingig von
Sich. Nuzubids. zur SchluBfolgerung gelangte,
dler Pseudo-Dimysios sei mit Peter dem Iberer
identisch.

Seine Arbei, die seine grindliche Belesen-
hieit und Kennnis der Erstquellen und der wis-
sienschafilichenliteratur offenbarte, widerlegte
aille Argument: Nuzubidses zugunsten der Ur-
heberschaft vor Peler dem Iberer. Der Hypo-
tlhese Nuzubides zufolge wurden dic Werke
FPeter des Iberas nicht von irgendeinem ziem-
liich ungebildetn Abschreiber, wie es natiirli-
ctherweise anznehmen wire, sondern mit
Peters Kenntns von seinem Freund, dem
Rhetor, Wisseschaftler und Philosophen Za-
ctharias, derr [Dionysios  zugeschrieben.
+ Welchen Grud hatte Zacharias, die Wirklich-
kicit bewuBt 2z entstellen” und, indem er die
Werke scines ‘reundes Peter dem Dionysios
Areopagita zuchrieb, so erstmalig ., das Ge-
hieimnis des Psudo-Dionysios Arcopagita® zu
sichaffen? Nuzwidses Auffassung nach tat dies
Zacharnias, umdie Autoritit der Traktate zu
hieben und som: die Positionen der Monophysi-
tien zu festige. In diesem Zusammenhang
sichrieb Daneliz ,,Ist es etwa nicht klar, daB die
Hebung der Autoritdt der Diicher Peter des
Ilberers nur dam fir die Partei der Monophysi-
teen hiitte von Nitzen sein kdnnen, wenn bewie-
sien worden wiie, daBl der Gehalt dieser Biicher
(1d.h. der Areopgitik) monophysitisch war, un-
vierhohlen anticalkedonisch? Indessen entzieht

[}

sich der Autor [Sch. Nuzubidse E. K.] einer
derartgen Bewelsﬁlhrung, da er_ lhre ganze
Schw1er1gke1t offensichtlich gut begrelft A]s Er-
gebnis folgt, daB der Rhetor Zacharias dadurch,
daB er die Bdcher Peter des Iberers dem Diony-
sios Areopagita zuschrieb, die Unwahrheit
sprach® und bewubi die Wirklichkeit entstellte’,
ohne jeden verniinftigen Sinn, was kaum wahr-
scheinlich sein kann” (S. Danelia: Zur Frage der
Person des Pseudo-Dionysios Areopagita, 5.
379). ,,Da der Philosoph, Historiker und Rhetor
Zacharias, der Peter dem Iberer nahestand und
sogar seine Blographle (dle uns mchl erhalten

' gebheben 151) schrieb, berichtet, die Abhand-

lung ,Von den gotilichen Namen' habe Diony-
stos Areopagita geschrieben, so beweist das, daf
sie nicht von Peter dem Iberer geschrieben
wurde. Weun aber dieses Trakiat in der Tat
nicht von Dionysios Areopagita stammt, so folgt
hieraus, da Zacharias ibren wahren Urheber
nicht kannte* (ebenda, 5. 380).

Ferner erhirtet Sch. Nuzubidse seine Hypo-
these dadurch, daB im 5. Jh. im ganzen christli-
chen Orient kein anderer ,,zu sehen" wire ais
Peter der Iberer, der mit einem gewissen Anteil
von Wahrscheinlichkeit als Urheber der areopa-
gitischen Biicher betrachtet werden kénne.
Danelia hilt dies fiir ,eine iliberaus voreilige
SchluBfolgerung”, er vertritt die Auffassung, daB
»sogar ein Laie auf dem Gebiet der Geschichte
des christlichen Orienis nicht nur eine Person
nennen kinnte, die all die Merkmale besitzt, die
nach Nuzubidses unbegriindeter Ansicht der
Person eigen sein sollten, die die Areopagitik
schrieb® (ebenda, 5. 381).

Als ,nicht viel erfolgreicher” bezeichnet
Danelia den Versuch Nuzubidses, seine Theorie
unter Berufung auf georgische Quellen zu be-
griinden. Aufgrund der Tatsache, daB der geor-
gische Philosoph des 12. Jh.s, loane Petrizi, be-
richtete, er habe die , Elemente der Theologie*
von Proklos ,,zum zweitcn Mal“ ins Georgische
ibersetzt, erblickte Nuzubidse eine Andeutung,
weine interpretierte {Jbersetzung* von Proklos
wire vor Petrizi von Peter dem Iberer vorgelept
worden, da diese Ubersetzung, bekannt unter
dem Namen , Biicher liber die Ursachen“, in der



152

Abhandlung .Von den gottlichen Namen™ des
Pseudo-Dionysios als sein eigenes Werk
erwihnt wurde. Hieraus zog Nuzubidse den
SchluB, Petrizi habe gewuBt, daB der Urheber
der arcopagitischen Biicher nicht Dionysios, der
im 1. Jh. (d.h. vor Proklos) lebte, sondern der im
5. Jh. (d.b. nach Proklos) lebende Peter der
Iberer gewesen sei. ,Bedauverlicherweise”,
schrieb S. Danelia, ,kann auch dieser SchiuB
von Sch. Nuzubidse nicht angenommen werden,
da er auf falschen Voraussetzunpen beruht. Der
Autor hat die Worte Petrizis, der, wie von
Kennern des
wurde, keinesfalls berichtete, er tbersetze die
,Elemente der Theologie' von Proklos zum
zweiten Mal, gane einfach miBdeutet. Verstiinde
man ubrigens die Worte Petrizis so, wie sie der
Autor verstehen wollte, so folgte aus ihnen
immer noch nicht, daB die Person, die die \Ele-
mente der Theologie® des Proklos vor Petrizi ins
Georgische tbertrug, unbedingt Peter der
Iberer war und dafl dieser Peter der Ibercr der
Pseudo-Dionysios war, der in der Ahhandlung
JUer dic gottlichen Namen® (Kapitel 1 berich-
tete, er habe die ,Theologischen Skizzen' [...],
nicht aber die ,Elemente der Theologie’ ge-
schrieben (und nicht iibersetzt)* (ebenda, S.
382).

LFir den wichtigsten Beweis” der Identitét
Peter des Iberers mit dem Pseudo-Dionysios
Areopagita hiilt Nuzubidse Danelias Ansicht
nach Tschachruchadses ,Tamariani* (12.Jh.}.
.Nach den Worten des Autors wufite der
Dichter Tschachruchadse ebensogut wie die
ganze georgische Gesellschaft des 12, Jh.s, daB
unter dem Pseudonym des Dionysios Areopagi-
ta Peter der Iberer verborgen war, aber da er

Altgeorgischen nachgewiesen

sich aus Angst, von der Kirche verfolpt 2wm
werden, hiitete, dies offen zu verkiinden, gab er
dem Leser durch Andeutungen zu verstehen,
wer der wahre Urheber der Areopagitik war.™
Nur ,wann und warum die georgische Kirche
verboten hatte, von Peter dem Iberer zu spre-
chen, der in Georgien als Urheber aller von dexr
christlichen Kirche anerkannten areopagitischem
Werke bekannt gewesen sein soll, dartiber wird
in den Bichern nichts Seritses berichiet™
{ebenda).

Unter Bezug auf historische Tatsachen wndd
literarische Quellen lehnte S. Danelia amch
andere Gesichtspunkte Nuzubidses ab, die awf
dem Text des Poems von Tschachruchadse
fuBten, und schluBfolgerte, daB auch, die geomgir-
schen Quellen entgegen der Ansicht von Proil.
Nuzubidse seine Hypothese, die Athandlungem
des Pseudo-Dionysios Areopagita seien wom
Peter dem [berer geschrieben worden, nicht be-
stidtigen und damit dieser ganzen Hrpothese die
Grundlage entzichen® (ebenda, §. 384). Wer im
dem Disput um die Urheberschaft der Areopar-
gitik Recht haite, wird die Zeit erwzisen. Eimess
aber ist heute schon klar peworden: Die Ans-
schuldigung, S. Danelia habe es an Patriotismuss
gemangelt, die in diesem Zusimmenhang
erhoben wurde, entbehrt jeplicher Grundlage:.
Sergi Danelia war ein georpiscier Patriotl,
wovon alle seine Vorhaben, Worte und Tattem
zeugen. In einem préBeren MaBe jeloch war e
ein Patriot der Wahrheit, der Wissenschafi, «den
keine nationalen Grenzen kannte. Seine Posii-
tion in der Frage nach der Urheberschaift deir
Areopagitik kénnte mit folgender Aussage ab:-
geschlossen werden: ,Platon ist m:in Frewnd),
doch die Wahrheil ist mir teurer.”



