Susanne Ziegler

Kirchengesang in Georgien: zwischen nationaler Eigenstindigkeit und

russischer Bevormundung

Die enge Verbindung von Religion und
nationalem Selbstverstandnis findet in
Georgien ihren Ausdruck auch in der
Musik: Traditionelle Musik und kirchli-
cher Gesang sind eng miteinander ver-
bunden. Beide sind durch die gleiche
Form von Mehrstimmigkeit gepragt und
fir jemand, der die Sprache nicht ver-
steht, schwer voneinander zu unterschei-
den.

Die Situation in Georgien stellt sich
damit ganz anders dar als beispielsweise
auf dem Balkan, wo die Kirchenmusik
von der traditionellen Mehrstimmigkeit
der Volksmusik unberiihrt blieb oder erst
spdt, sozusagen sekundér von ihr beein-
fluBBt wurde. Eine vergleichbare Situation
bestand nur in RuBlland, wo fiir die frihe
Kirchecnmusik dhnliche mehrstimmige
Formen wie in der Volksmusik nachge-
wiesen wurden, die aber seit 1654 durch
westliche Einflusse fast vollig verdréngt
worden sind.!

Durch die politischen Verhiltnisse be-
dingt war die georgische Kirchenmusik
lange Zeit terra incognita (Arro
1962: 37), daran hat sich bis heute nicht
viel gedndert. Die folgende Darstellung
geht in erster Linie von der klingenden
Musik aus, die ich wahrend mehrerer
Reisen (1988, Sommer und Herbst 1990,
Sommer 1991) in verschiedenen Gegen-
den Georgiens aufnehmen konnte; diese
Aufnahmen wurden erginzt durch Ge-
sprache mit Singern und Wissenschaft-
lern in Thilisi.? Erschopfend kann das

Thema hier jedoch nicht behandelt wer-
den, vor allem der Vergleich zwischen
heutiger Gesangspraxis und den schrift-
lich vorliegenden Quellen muf3 einer
spdteren Untersuchung vorbehalten blei-
ben.

Zur Kirchengeschichte Georgiens 3

Die Christianisierung Georgiens erfolgte
- den damaligen politischen Verhiltnis-
sen entsprechend — aus zwei Richtungen:
im westlichen Teil Georgiens (Kolchis)
aus Byzanz, im ostlichen Teil (Iberia) aus
Antiochia. Fir die Georgier ist die Ein-
filhrung des Christentums mit der heili-
gen Nino verbunden, die - aus Kappado-
kien stammend - den ostgeorgischen Ko-
nig Mirian (265-342) zum Christentum
bekehrte. Die Ubernahme des Christen-
tums als Staatsreligion 324 oder 326 muf}
im Zusammenhang mit der Politik der
damaligen Grofimachte gesehen werden,
denn die Entscheidung des Konigreichs
Ostgeorgien fir das Christentum war zu-
gleich eine Entscheidung fiir die romische
GroBmacht gegen die Perser im Osten.
Die Beziehungen Westgeorgiens zu By-
zanzbedingten die Ubernahme der Litur-
gie in griechischer Sprache, die aber im
Laufe der Zeit von der georgischen ver-
dringt wurde. Die westgeorgische Kirche
gehorte bisins 10.Jh. zum Patriarchat von
Konstantinopel, die ostgeorgische dage-
gen war dem Patriarchat von Antiochia
unterstellt. Sie erlangte schon im 5.Jh.



65

unter dem ostgeorgischen Konig Wach-

tagg (5qrgasal kirchliche Aytangmie. Dig |

ostgeorgische Kirche Ubernahm Anfang
des 6.Jh.s mit den Armeniern zusammen
das monophysitische Bekenntnis, von
demsie sich kurze Zeit spater aber wieder
abwandie. Um 600 wurde der Bruch mit
der monophysitischen armenischen Kir-
che vollzogen und damit die bis heute
bestehende Trennung der georgischen
und der armenischen Kirche besiegelt.
Die ostgeorgische Kirche erreichte im
8.Jh. volle Anerkennung als autokephale
Kirche, der sich im 10.Jh. die westgeor-
gischen Bischofe anschlossen.

Unter der vier Jahrhunderte dauernden
arabisch-islamischen Herrschaft konnte
sich das Christentum in Georgien be-
haupten. Im »Goldenen Zeitalter« unter
Dawit I'V. dem Erbauer (1089-1125) und
Konigin Tamar (1184-1213) erlebte auch
die georgische Kirche einen Aufschwung.
Wihrend dieser Zeit wurden prachtvolle
Kirchen und Kloster gebaut und die Wis-
senschaften gefordert; auch der Kirchen-
gesang hatte damals seine eigentliche
Blitezeit.

Nach dem politischen und geistigen Nie-
dergang des Landes unter mongolischer,
tirkischer und persischer Herrschaft rie-
fen die Georgier Ende des 18.Jh.s zum
Schutz vor den mohammedanischen
Nachbarn die christlichen russischen Za-
renzu Hilfe. Zar Alexander I. annektierte
1801 das Konigreich Kartli-Kacheti (Ost-
georgien), 1810 das Konigreich Imereti
(Westgeorgien) und machte Georgien zu
einer russischen Provinz. Im Zuge einer
rigorosen Russifizierungspolitik wurde
auch die Selbstindigkeit der georgischen
Kirche aufgehoben (1811), die georgisch-
byzantinische Liturgie mit Altgeorgisch
als Kirchensprache verboten und durch
die russische Liturgie in Kirchenslawisch
ersetzt. 1917 wurde zunichst zwar der
urspriingliche Zustand wiederhergestellt,
und 1943 wurde von der russischen Kir-

che die Autokephalie der georgischen
Kigche gnerkannt, doch ligt diese wahrgnd
der Sowjetzeit erneut schwer unter Ver-
folgung.

Seit 1977 ist Ilia I1. Katholikos- Patriarch
von Georgien, ihm unterstehen 15 Bisti-
mer, das geistliche Seminar, frither in
Mzcheta, seit 1988 in Thbilisi, und die
geistliche Akademie in Tbilisi. Im Zuge
der Verdnderungen in der ehemaligen
Sowjetunion hat sich das Verhiltnis von
Kirche und Staat entscheidend verbes-
sert, beispielsweise wurde in den letzten
Jahren der Kirche das vom Staat einge-
zogene Eigentum wiedergegeben. Seit-
dem ist auch in der georgischen Kirche
eine starke geistige Erneuerung zu beob-
achten, in immer mehr Kirchen werden
regelmidBig Gottesdienste abgehalten,
und man bemiiht sich verstarkt um geor-
gische Kirchenmusik. Durch die Unab-
hingigkeitserklarung Georgiens 1991
kann diese Entwicklung nun weiter gefor-
dert werden.

Zur Geschichte der Kirchenmusik

Die Geschichte der georgischen Kirchen-
musik ist eng mit der Kirchengeschichte
des Landes verbunden; die Quellenlage
erlaubt jedoch in vielen Fillen keine ein-
deutigen Aussagen, sondern nur Hypo-
thesen.

Georgische Wissenschaftler vermuten,
daB mit den Missionaren aus Byzanz auch
die griechischen Kirchengesinge im Sy-
stem der 8 Kirchentone in das Land ge-
bracht wurden; im Laufe der Zeit soll
aber eine immer starkere Anpassung an
die einheimischen (mehrstimmigen)
heidnischen Gesidnge stattgefunden ha-
ben (Arakgiev 1906: 326). Nach einer lan-
gen Zeit der Anpassung entstand im
10.Jh. eine eigene georgische Schule, die
mit den Namen von Mikel Modrekili,
Ioane Mintschchi, Ioane und Stepane
Mtbewari sowie anderen verbunden ist.!



Es erschienen Sammelbidnde mit liturgi-
schen Gesingen, alle in mittelalterlichen
georgischen Neumen notiert 5 deren Ent-
zifferung heute jedoch immer noch Spe-
kulationist. Die wohl bekannteste Samm-
lung von 5000 in Neumen notierten Kir-
chengesdngen stammt von Mikel
Modrekili aus dem Kloster Oschki (heute
Tirkei), der selbst Sanger und Kompo-
nist war. Diese Sammlung enthilt Modre-
kilis eigenc Kompositionen sowie Kir-
chengesidnge von Autoren fritherer Zeit,
die er gesammelt, bearbeitet und geord-
net hat. Aus der Blitezeit Georgiens
(10.—- Mitte 13.)h.) datieren neben den
Sammlungen zahlreiche theoretische
Schriften Uber Musik; haufig zitiert wird
ein theologisch-philosophischer Traktat
von Ioane Petrizi (12.Jh.), in dem er die
Dreieinigkeit Gottes mit der Dreistim-
migkeit des georgischen Gesanges ver-
gleicht®.

Die reiche Tradition mittelalterlicher
Handschriften und Quellen wurde in den
Jahren der politischen Wirren zerstort.
Die urspriinglich einheitliche Gesangs-
tradition zerfiel in mehrere lokale Ge-
sangsweisen, von denen zu Anfang unse-
res Jahrhunderts nur noch Bruchstiicke
vorhanden waren (Arakdiev 1906: 331).

Im Zuge eines erwachenden georgi-
schen Nationalbewufltseins in der zwei-
ten Hailfte des 19.Jh.s setzte mit der Su-
che nach dem Volkslied in Georgien auch
die Suche nach noch vorhandenen Resten
des originalen georgischen Kirchenge-
sanges ein. 1860 wurde in Thoilisi ein »Ko-
mitee zur Wiederherstellung des georgi-
schen Kirchengesanges« gegriindet, das
sich die Aufgabe gesetzt hatte, die noch
in miindlicher Tradition vorhandenen
Gesinge zu notieren, sie zu publizieren
und sie den neugegriindeten Chorge-
meinschaften in dieser Form zuginglich
zu machen. Einige Jahre spiter wurden
die ersten Sammlungen von Kirchenge-
singen veroffentlicht’, und sowohl kirch-

liche Institutionen wie Komponisten in-
teressierten sich dafiir. Der Komponist
und Musikwissenschaftler Dimitri Ara-
qischwili (1873-1953) nahm bei seinen
Reisen mit dem Phonographen in
Georgien auch cinige Kirchengesdnge
auf, die jedoch leider verlorengegangen
sind; erhalten sind aber die Notationen
mit einer umfangreichen Einfihrung
(Arakéiev 1906). Die 1909 von Sakaria
Paliaschwili, dem zweiten groB3en georgi-
schen Komponisten und Musikwissen-
schaftler der damaligen Zeit, verdffent-
lichte Liturgie (Paliev 1909) stellt dage-
gen eine Bearbeitung einer anderen
Sammlung (Ippolitov-Ivanov 1899) dar.
Daf} georgische Kirchengesiange damals
unter der Bevolkerung noch bekannt wa-
ren und gesungen wurden, davon zeugen
auch einzelne Kirchenlieder auf den er-
sten georgischen Schallplatten ® sowie die
Phonogrammaufnahmen georgischer
Kriegsgefangener aus dem ersten Welt-
krieg in Wien und Berlin®.

War die Situation georgischer Kirchen-
gesdnge schon damals katastrophal, so ist
sie im Laufe dieses Jahrhunderts wahrend
der kommunistischen Herrschaft noch
schlimmer geworden. Seit 1921 konnten
kaum Arbeiten zu diesem Thema erschei-
nen, lediglich unter historischen oder li-
terarischen Gesichtspunkten wurde der
Kirchengesang am Rande erwahnt.

Erst im Zuge eines verstdrkten Natio-
nalgefithls wandte man sich in den sech-
ziger Jahren wieder der Kirchenmusik zu.
1968 erschien die erste neuere Noten-
sammlung mit Kirchengesidngen, gesam-
melt von Kachi Rosebaschwili (Roseba-
schwili 1968), allerdings ohne den liturgi-
schen Zusammenhang anzugeben. Diese
Sammlung beruht auf einer Feldfor-
schung bei Artem Erkomaischwili, einem
damals schon achtzigjahrigen Sdnger aus
Gurien (Westgeorgien), der die alten Kir-
chengesidnge noch beherrschte, aber nie-
mand mehr zum Mitsingen hatte. So wur-



67

den von ihm nacheinander alle drei Stim-

mpep aufgepommen png gnschlieBend in | nen,

Partiturform niedergeschrieben. Weitere
Sammlungen folgten (Rosebaschwili
1972, Garakanidse 1992). Bis heute wur-
de m. W. keine neuere vollstindige geor-
gische Liturgie publiziert.

Ahnlich katastrophal wie bei den
schriftlichen Sammlungen war die Situa-
tion in der Gesangspraxis. Anfang der
sechziger Jahre erklangen zum ersten Mal
georgische Kirchenchorile in Konzerten
georgischer  Volksmusik 1%, allerdings
wurden diese Gesédnge schlicht als »Cho-
rdle« bezeichnet und kein weiterer Titel
oder Kontextangegeben.'! 1978 fand zum
erstenmal ein Konzert des Ensembles Pa-
sisi ineiner Kirche statt, neben geistlichen
Gesangen wurden auch Volkslieder ge-
sungen.'? Umdie georgische Gesangswei-
se wieder in dic Liturgie cinzufuhren,
wurde 1988 von Studenten des Konserva-
toriums Thilisi unter der Leitung von
Malchas Erkwanidse ein Chor gegriindet,
der es sich zur Aufgabe machte, die ur-
spriinglichen Gesinge aus alten Quellen
zu rekonstruieren und an ihrem Platz im
Gottesdienst zu singen. Seit dieser Zeit
singt der kleine Chor regelmiBig in der
Kirche Antschiskhati in Tbilisi. Inzwi-
schen gibt es nach diesem Vorbild weitere
Gruppen.!® Der Kirchenchor an der Sio-
ni-Kathedrale, der Kirche des Patriar-
chen in Thilisi, besteht seit Anfang des
Jahrhunderts, ein zusitzlicher Méanner-
chor existiert seit 1978; die alten georgi-
schen Kirchengesidnge konnen sich hier
aber nur schwer neben den russischen
Kirchengesédngen behaupten .

In jingster Zeit kamen auch die ersten
Schallplatten mit Kirchenmusik heraus.
AuBler einer Dissertation liber das geor-
gische Kirchentonsystem (Ositadvili
1989) und einer soeben erschienenen
Sammlung von Kirchengesidngen (Gara-
kanidse 1992) ist m. W. weder in Georgien
noch im Westen ¢ine neuere Publikation

iiber georgische Kirchenmusik erschie-

::::::::::::::

Wesentliche Aspekte des georgischen
Kirchengesangs

Der liturgische Gesang im Unterschicd
zu den Volksliedern hat in Georgien eine
eigene Bezeichnung: galoba. Um die ge-
orgische Gesangstradition von der russi-
schen abzugrenzen, wird sie meist als
karwli galoba (georgischer Kirchenge-
sang) bezeichnet.

Wie die Musik der byzantinischen und
der russischen orthodoxen Kirche ist auch
die georgische ausschlieBlich vokal und
beruht auf einem System von acht Kir-
chentonen (georg.: rwachma). Grundlage
der heute sowohl in der russischen wie
der georgischen Liturgie mehrstimmigen
Gesdnge sind einstimmige modelihafte
Melodien (georg.: chma), die den Regeln
des Kirchentonsystems folgen. Fiir jeden
Tag der Woche sowie fir die einzelnen
Festtage waren jeweils bestimmte Kir-
chentonarten vorgeschrieben; von der
groBen Vielfalt haben sich jedoch nur
wenige erhalten’®. Anders als in der
Volksmehrstimmigkeit, wo meist die
mittlere Stimme die Hauptstimme ist, hat
in den mehrstimmigen Kirchengeséingen
die oberste Stimme die Funktion des can-
tus firmus 6.

Grundlage des georgischen Gottesdien-
stes ist — ebenso wie in der russischen
orthodoxen Kirche — die Liturgie des
Heiligen Chrysostomus (georg.: okropi-
ri). Neben der Gottlichen Liturgie, die
sonntags gefeiert wird, sind der Abend-
gottesdienst (georg.. mzuchri) und die
Morgenandacht (georg.: ziskari) musika-
lisch von Bedeutung.

Fiir die georgische Chrysostomus-Litur-
gie liegen mehrere musikalische Fassun-
gen vor — teils mit russischem, teils mit
georgischem Text, teils mit Text inbeiden
Sprachen -, die alle vor der Oktober-



revolution und oft von Russen verfafit
waren (Koridze 1895, Klenovskij 1896,
Ippolitov-Ivanov 1899, Arakciev 1906,
Paliev 1909 u. a.). Gesungen wurden auch
Werke bekannter russischer Kirchen-
komponisten wie A. Lwow (1799-1870),
S.Rachmaninow (1873-1943), P. Tsches-
nokow (1877-1944) u.a. In der Abfolge
im Gottesdienst wird allerdings selten
eine Liturgie durchgehend von einem
Komponisten gesungen, meist werden
Stucke verschiedener Komponisten kom-
biniert. Der Einflu3 der russischen Kir-
chenmusik in Georgien war — durch die
politischen Verhiltnisse bedingt — immer
schr stark; diescr Zustand hat sich bis
heute nur wenig verdndert, russisch ge-
pragte mehrstimmige Gesdnge in vor-
zugsweise westlichen Harmonien er-
klingen neben Geséingen aus der georgi-
schen Gesangstradition. Fur jede Form
des Gottesdienstes hat sich im Laufe der
Zeit eine spezielle Abfolge von Kompo-
sitionen ergeben, die vom Chorleiter fest-
gelegt wird und meist nur in handschrift-
licher Form existiert.

Anders als in Ruf3land sind in Georgien
viele Lieder aus den Gottesdiensten als
Kirchenlieder (georg. galoba im Gegen-
satz zu simghera » Volkslied«) in das Re-
pertoire des Volkes Ubernommen wor-
den, wohl bedingt durch die lange Tradi-
tion der Tischgesdnge, die — zumindest
friher und teilweise heute wieder — an
bestimmten Stellen des Tischrituals auch
Kirchenlieder vorsah V. Auf diese Weise
haben sich manche Kirchenlieder der ge-
orgischen Gesangstradition erhalten kon-
nen, auch wenn den Sdngern der liturgi-
sche Kontext heute oft unbekannt ist.
Eine zusammenhingende vollstindige
Liturgie ist aber an keiner Stelle in
Georgien erhalten, sondern muf3 mit Hil-
fe der alten Sammlungen rekonstruiert
werden.

Im georgischen Kirchengesang unter-
scheidet man nach dem regionalen Ur-

sprung zwei Gesangstraditionem, die ime-
retisch-gurische in Westgeorgien und die
kartlisch-kachetische in Ostgeorgien. Im
Westen existierten mehrere Stilarten
(Schulen), die nicht nur lokale Unter-
schiede aufwiesen, sondern auch mehr
oder weniger komplizierte Formen der
Gesinge, je nach dem Konnen der Sédn-
ger.!® In Ostgeorgien ist diese Vielfalt
verschwunden, und es gibt nur eine ein-
heitliche ostgeorgische Gesangsart, was
darauf zuriickgefithrt wird, daBl dort (in
Mzcheta bei Thilisi) der georgische Ka-
tholikos-Patriarch residierte, dies trug
wesentlich zur Vereinheitlichung der ost-
georgischen Kirchengesdnge bei. Der
Unterschied zwischen den beiden Ge-
sangstraditionen (georg.: kilo) liegt vor
allem in den verwendeten Gesangshar-
monien und in der Gesangsweise (Gara-
kanidse 1989). Ein Beispiel soll den Un-
terschied illustrieren:

Das Lied Schen char wenachi (Du bist
die Weinrebe) ist in zwei Varianten iiber-
liefert, der Text geht auf Demetre 1. zu-
riick '°. Im liturgischen Bereich hatte die-
ses Lied seine feste Position in der Mor-
genandacht; au3erdem wurde es bei der
kirchlichen Hochzeitsfeier als SchluBlied
gesungen, dem noch ein Mrawalshamier
folgte.

a) ostgeorgische Variante
(Notenbeispiel 1)

Bei dieser Variante handelt es sich um
eine kachetische Fassung, harmonisiert
von Sakaria Paliaschwili (Paliev 1909),
die sich gegeniiber anderen durchgesetzt
hat. Paliaschwilis Bearbeitung beruht auf
einer Sammlung von Kirchengesédngen in
der ostgeorgischen Gesangsweise von
V.Karbelaschwili (1897), die als authen-
tisch und besonders verlaBlich gilt (Osi-
tadvili 1989). Diese Variante ist gekenn-
zeichnet von Konsonanzen, besonders
Terzenharmonien.



69

se e e e oo oo s o - SHEN KHAR VENAKMI- - - - - - o o . .
Largheﬂnh“

L Shen xhar venavhi axblad ayvavebuli,

2 Neorchi net'ili edams shina h(ljul;,

s Alva su.ha'i' samot'shesa moguli,
#.Ghmertman sheqgamue, vervina ,dJohn xebuli
s.Da tavit’ i‘visA' mae wher adnb-f’qinvebuli

Notenteispiel 1: 396 bsé 396sbo (Du bist die Weinrebe). — Lied an die Muttergottes, Text

von Demetre 1. — Quelle: »Georgische Kirchengesinge«, Hrg. E.Garakanidse und N.Ka-
landadse, Thilisi 1992, 18.



70

Y M !\ .
B RS D60

arh

v
(Y

X

ol
1R
o
| ;E,w
L
T, 3§

rdad.

(A
.“H y N
Aﬁp |

4

mm
e
i R £

=

T
L

&

-, R

' I
1,”-. R\ & -+
|
| .
I P .
ﬁ# - .ﬂ.\ -4
| |
it -
n N
o |kl e
y
{
! 1
lj I
1 A“‘ _\
o




7

v sy e s s e s o R A I A T AR B
;e o = +——1
> — » & e
X —
— H—
v S —— e
RS [ - A - - e

Notenbeispiel 2: g6 bsé ggbosko s. Notenbeispiel 1. - Quelle: Jsbogmo bagnbogto
Lodmgéada (3 g6mmo), Hrg. A Erkomaischwili, Thilisi 1980, 44-46.



72

D) westgeorgische Variante
(Notenbeispiel 2)

Diese Variante stammt aus Gurien, sie
geht zuriick auf die Schule von Anton
Dumbadse, der viele berithmte Sénger
dieser Gegend angehort haben. Anhand
von Schallaufnahmen laft sich die miind-
liche Tradition dieser Schule bis ins Ende
des letzten Jahrhunderts nachweisen.?’
Die vorliegende Fassung ist auch in meh-
reren Volksliedersammlungen cnthalten,
u.a. in der gurischen Volksliedersamm-
lung von A. Erkomaischwili (1980). Sie ist
gegeniber der kachetischen Variante
rauher und von mehr Dissonanzen ge-
préagt. Die im Volksgesang tibliche Praxis,
von der temperierten Skala abweichende
Tonhohen zu singen, ist im Musikbeispiel
deutlich zu horen, im Schriftbild aber
kaum notiert.

Die hier an einem Beispiel dargestellte
unterschiedliche Folge und Struktur der
Gesangsharmonien laflt sich dahinge-
hend verallgemeinern, da3 im Westen
grundsitzlich mehr Dissonanzen auftre-
ten, im Osten dagegen die Gesangsart
eher von konsonanten Harmonien ge-
pragt ist. Auflerdem ist in der westlichen
Gesangstradition die Improvisation von
groflerer Bedeutung als in der Ostlichen,
so daB3 Abweichungen von der iiberliefer-
ten Fassung stindig vorkommen. Die ost-
georgische Gesangsweise wird als au-
thentischer und konservativer angesehen,
was die fihrende Stimme betrifft; ledig-
lich in der Harmonisierung war hier der
russische Einflu3 spurbar starker als in
Westgeorgien.

Rekonstruktionsversuche

Um dem georgischen Kirchengesang zu
seiner urspringlichen Bedeutung zu ver-
helfen und die gebrochene Tradition wie-
der auf eine reale Basis zu stellen, wird
heute viel getan. Versuche, einzelne Lie-
der nach der miindlichen Tradition zu

rekonstruieren, stellen die Sammlungen
von Kaxi Rosebagvili (1968,1972) dar, die
nach dem Gesang eines der letzten da-
mals noch lebenden Sanger gurischer
(westgeorgischer) Gesangstradition no-
tiert wurden; im 2. Heft wurde sogar die
eigene Notation des Sangers zu den No-
ten und dem Text hinzugefiigt (Notenbei-
spiel 3).

Andere Rekonstruktionsversuche ge-
hen direkt auf alte Handschriften zuriick,
die von Historikern zwar teilweise cr-
schlossen sind 2!, aber nicht so einfach in
die Gesangspraxis umzusetzen sind. Die
Arbeit nach der Rekonstruktionsmetho-
de ist sehr mithsam, sic zcigt jedoch erste
positive Ergebnisse bei jungen Ensem-
bles, beispielsweise dem Méinnerchor der
Kirche Antschiskhati oder dem Frauen-
chor der Kirche Dshwaris Mama in Tbi-
lisi.

Eine weitere Moglichkeit zur Rekon-
struktion georgischer Kirchengesénge er-
gibt sich durch die genaue musikalische
Analyse und einen Vergleich der vorlie-
genden Sammlungen.

Abschlief}ende Bemerkungen

Ungeachtet der eben im Uberblick ange-
sprochenen Probleme, vor allem der Fra-
ge einer moglichen Erneuerung und Re-
konstruktion des georgischen Kirchenlie-
des, bleibt grundsitzlich noch die Frage
nach dem Verhiltnis von Kirchenmusik
und Volksmusik und damit dem Ur-
sprung der georgischen Mehrstimmigkeit
offen. Es wird in Georgien immer voraus-
gesetzt, dafl die Mehrstimmigkeit der Kir-
chengesidnge aus der volksmusikalischen
Praxis stammt und sich vom 5.-10.Jh. zu
einer vollen Dreistimmigkeit entwickelt
hat.?? Nun sind aber nachgewiesenerma-
Ben die lokalen Stile der georgischen
mehrstimmigen Volkstradition so unter-
schiedlich, daB3 von einer einheitlichen
Tradition nicht die Rede sein kann. Ha-



73

- L]
@ dobyn 533 o @ Lo gme - I b:b '3:\ 5.0 @
-
4 d Nt x e +
o,' N - Y ——~ ./
fiLL 3ty 3ob 30 3'5" 3 ] e
y X =
— R
gbe 269 3al 30 360 3 L] Qe
. . .
- . . — N 1
N . — . -
obe 34y 3L dn 360 3 3 o

Notenbeispiel 3: Jhol@y smmas (Christ ist erstanden). - Tropar aus der Osterliturgie,
westgeorgische (gurische) Gesangsweise. - Quelle: Jsbammo 3smmds (3mEmmo gome),
Hrg. K.Rosebaschwili, Tbilisi 1976, 16.

Die Zeichen dienten den Kirchensingern als Gedichtnisstiitze, sie haben mit den offiziellen
Notationen nichts gemeinsam, auBer daB sie wie diese oberhalb und unterhalb des Textes notiert
wurden. Im einzelnen haben die Zeichen folgende Bedeutung: Wenn die Stimme nach oben
geht, dann steht ein Punkt iiber der Silbe und umgekehrt. Wenn einige Textsilben auf ein und
derselben Tonhdhe gesungen werden sollen, werden die Silben von oben mit einem langen
Bogen verbunden. Es begegnen auch kurze Linien, die etwas vertikal geneigt {iber den Silben
stehen und ihre Linge bedeuten. Wie man erkennen kann, hat eine Achtelnote keinen Strich.
Eine Viertelnote wird mit einem Punkt mit einer Linie bezeichnet und eine halbe mit einem
Punkt und einer Linie, die voneinander entfernt stehen. (Aus dem Vorwort von Rosebasvili)



74

ben sich die lokalen Stile vor, parallel
oder erst nach der Konsolidierung der
kirchlichen Gesangsstile entwickelt? Wie
ist es zu der Zweiteilung in den Kirchen-
gesangsarten gekommen? Und welche
Wechselbezichungen mogen zwischen
Kirchengesang und Volksmusik im Laufe
der Zeit bestanden haben? Detaillierte
Untersuchungen zum Verhiltnis von Kir-
chengesang und Volkslied sind in
Georgien m. W. bisher nicht unternom-
men worden, sie setzen neben dem inten-
siven Studium des schriftlich iiberlicfer-
ten Quellenmaterials auch eine umfang-

reiche Feldforschung der noch vorhande-
nen miindlichen Gesangstraditionen der
Kirchengesidnge voraus. Die gegenseitige
Beeinflussung von mchrstimmiger Kir-
chen- und Volksmusik im einzelnen nach-
zuweisen, wird wohl sehr schwierig, wenn
nicht gar ein aussichtsloses Unterfangen
sein. Es ist jedoch zu vermuten und zu
hoffen, daB3 das nunmehr verstirkte In-
teresse am georgischen Kirchengesang
auch zur Losung der Probleme der geor-
gischen Volksmehrstimmigkeit beitragen
und der Forschung wichtige neue Impulse
geben kann.

ANMERKUNGEN

1

2

~ & W

10

1

12

13

Zu einem Vergleich der Kirchenmusik im slawischen Raum vgl. McCredie 1972 und Arro
1962; in beiden Aufsitzen werden auch kurze Informationen zu Georgien gegeben.

An dieser Stelle sei allen, die mich bei meiner Arbeit unterstiitzt haben, herzlich gedankt,
insbesondere Tinatin Shwania, Ketino Matiaschwili, Marika Ositaschwili und Edischer
Garakanidse.

Eine ausfiihrliche Darstellung findet sich bei Heiser 1989.

Zur mittelalterlichen georgischen Musikgeschichle vgl. die Arbeiten von W.Gwacharija.
Zu den Neumen und ihrer Entzifferung vgl. Gwacharija 1982.

Vgl. Gwacharija 1962.

Nach Cidzavadze 1957: 96(f. gehdren dazu vor allem die Sammlungen von P.Koridse aus
Gurien (Westgeorgien), nimlich eine Chrysostomus-Liturgie 1895 und Ostergesinge 1904,
sowie aus Ostgeorgien eine Sammlung mit Gesdngen aus dem Morgengebet und dem
Abendgebet (Karbela3vili 1897) und die Chrysostomus-Liturgie von Ippolitov-Ivanov 1899.
Vgl. die Plattenserien Pirweli grampirpitebi sakartweloschi 1907-1914 mit einer umfangrei-
chen Dokumentation: Erkomaischwili 1987.

Unter den Liedern, die Robert Lach 1928 veroffentlicht hat, befinden sich auch 15
Kirchenlieder, von denen allerdings der Text den Sidngern teilweise nicht mehr bekannt war;
die von S.Nadel 1933 veroffentlichte Sammlung georgischer Gesinge (Aufnahmen der
Berliner Phonogrammkommission im ersten Weltkrieg) enthilt nur ein Kirchenlied (13).
Das erste Ensemble, das in seinen Konzerten neben Volksliedern Kirchengesinge zur
Auffiihrung brachte, war das Ensemble Gordela, von dem auch zahlreiche Plattenaufnahmen
existieren.

In dieser Zeit wurde den Kirchengesidngen der gleiche Stellenwert eingerdumt wie Ritual-
gesdngen aus vorchristlicher Zeit, beide Arten galten als »Kultgesdnge«, vgl. auch die Platte
Georgie — Chants religieux von Yvette Grimaud bei Ocora.

Ahnliches gab es bei Konzerten im Ausland, beispielsweise bei einem Kirchenkonzert des
Ensembles »Thilisi« in der Nikolai-Kirche in Berlin-Spandau im Mai 1989, das ich mit dem
Kassettenrecorder aufzeichnete.

z.B. einen Chor von jungen Frauen an der Kirche Dshwaris Mama in der Altstadt von Thilisi,
die ich am 4.11.1990 aufnehmen konnte.



75

14 AnliBlich der Konzertreihe »Musik in romanischen Kirchen« sangen die zwei Chére der

- Sioni-Kathedrale Thilisi am 21,1Q,1989,in,d¢r Bagilika St..Severin,in K¢ln eipe geprgisch-

orthodoxe Liturgie, die vom WDR aufgezeichnet wurde. Bei meiner Georgienreise im Herbst
1990 habe ich in der Sionikathedrale die Chore mehrmals aufgenommen.

15 Einzelheiten bei Ositasvili 1989.

16 vgl. Ositasvili 1989, die diese Erkenntnis als eine der wesentlichen Ergebnisse ihrer Arbeit
bezeichnet.

17 Bei meinen Feldaufnahmen in Gurien (Westgeorgien) im Juni 1991 wurde ich 6fter darauf
aufmerksam gemacht, daB es sich bei bestimmten Liedern eigentlich um Kirchenlieder
handelt, die heute aber ausschlieBlich als Tischlieder gesungen werden; z. B. wird das Lied
Mravalshamier (langes Leben), das letzte Lied in der Kirche, mit dem der Geistliche die
Gliubigen verabschiedet, hiufig als erstes Lied bei einer festlichen Tischrunde gesungen.

18 In Westgeorgien existierte eine einfache, mitielschwere und komplizierte Gesangsweise
(miindl. Information 4.11.1990).

19 Eine freie Ubersetzung findet sich bei Gwacharija 1977: 423.

2 vgl. Erkomaischwili 1987.

2L vgl. dazu die Schriften von Gwacharija.

2 vgl. Ositavili 1989, Gwacharija u.a.

LITERATUR

Arakgiev 1906: [I. Apakuues (georg. Araqischwili), O rpy3nHCKo¥H QyXOBHOM HAPOJHOM MY3bIKE.
C NMpUNOXKCHHEM HaneBoB Ha JNuTypruu cB. MoanHa 3natoycraro y rpy3uH Tudaucckon
ry6epauu, Tpynbl MyssikansHo-OTHOrpadmueckoi Kommuccnn 1 (1906) 319-360.

Arro 1962: E. Arro, Hauptprobleme der osteuropiischen Musikgeschichte, Musik des Ostens
1(1962) 9-48.

Bock 1988: U.Bock, Georgien und Armenien, DuMont Kunst-Reisefiihrer (1988).

Cidzavadze 1957: O.Ynmxasanse, My3bikanssas kyiaetypa XIX Beka in: IpyauHcKas My3bl-
KanbHas autepatypa (1957) 84-102.

Erkomaischwili 1980: o.gt‘)dmaoo'a;}o;qm, Joror o bogbnﬁm Lodmgégdo (1980).

Erkomaischwili 1987: 5.6 4@ds0330mm0, Joéggmo aGedgotigodgda Lsdsbagymedo 1907-1914,
Beiheft zu den Schallplatten Melodija M30 46903 009 — M30 46911 000.

Garakanidse 1989: E. Garakanidse, Kommentar zu der Schallplatte »Sen gigalobt«, Melodija
C3029107000

Garakanidse 1992: E. Garakanidse-N.Kalandadse, Georgische Kirchengesidnge (1992).

Gwacharija 1962: W.Gwacharija, Zu Fragen der grusinischen Musik, Beitrige zur Musikwis-
senschaft 4 (1962) 131-151.

Gwacharija 1967: W.Gwacharija, Mehrstimmigkeit in altgrusinischen Handschriften?, Beitrége
zur Musikwissenschaft 9 (1967) 284-304.

Gwacharija 1975: B.I'saxapus, My3sikanbHas KyabsTypa I'py3un snoxu uapuns! Tamapei n llota
Pycrasenu, Musica Antiqua Europae Orientalis IV (1975) 469-484.

Gwacharija 1977: W.Gwacharija, Die Mehrstimmigkeit in der alten grusinischen (georgischen)
Musik in: Musica Slavica. Beitrige zur Musikgeschichte Osteuropas (1977) 414-427.

Gwacharija 1982: B.I'Baxapus, [IpeBHerpy3sHHCKue My3bIKaabHble 3HakH (X-XII 8B.), Musica
Antiqua Europae Orientalis VI (1982) 765-775.

Hannick 1980: C. Hannick, Music of the Georgian Rite in: The New Grove Dictionary of Music
and Musicians VII (1980) 241-243.

Heiser 1989: L. Heiser, Die georgische orthodoxe Kirche und ihr Glaubenszeugnis, Sophia —
Quellen 6stlicher Theologie 261 (1989).



76

Ippolitov-Ivanov 1899: M.Ippolitov-Ivanov, Jstarngmo aemmds (Jobor-gabmto goemena),
o) 36300 §3. amsby edtmotob Fodgol Fabo (1899).

Karbelaschwili 1897: Jotmpm-3sbytio gommds, otdgmssbm gommaa: bogydbdye aseimydnma
3 3 3°63gmegol dogé (1897).

Klenovskij 1899: H. Knenoncku#t, [TecHonenus Ha Jlutypruu cB. HoanHa 3natoycraro I'py3uH-
ckaro (KaxetuHckaro) pocnesa (1899).

Lach 1928: R.Lach, Gesidnge russischer Kriegsgefangener IIl 1: Georgische Gesinge, Texte
von A.Dirr, 55. Mitteilung der Phonogramm-Archivs-Kommission Wien (1928).

Liturgie 1979: Die géttliche Liturgie unseres Heiligen Vaters Johannes Chrysostomus im
byzantinisch-russischen Ritus, Kirchenslavisch-deutsch, Russische Gemeinde Essen.

McCredie 1972: AD . McCredie, Some Aspects of Current Research into Russian Liturgical
Chant, VIII Georgian (Gruzinian) Liturgical Chant, Miscellanea Musicologica. Adelaide
Studies in Musicology 6 (1972) 119-128.

Nadel 1933: S.Nadel, Georgische Gesinge, Lautabteilung Berlin.

Ositadvili 1989: M. OcuramBuny, Tpy3MHCKas CMCTéMa BOCBMHITNIACHS M €€ HHTOHAaNMOHHAs
OCHOB3 (Ha MaTepHalle NECHOTIEHHA KapTIMACK0-KaXETHHCKOTO paciesa). ABTopedepaT IHcCC.
(1989)

Paliev 1909: Tpy3uHCKMS LIEpPKOBHbIA [IeCHOMEHHA (KaPTaJIMHO-KAXETHHCKAro pacresa) Ha Jin-
Typruio ¢B. MoaHHa 31aToyCTa, rapMOHM30BaHHBIA IS cMelllaHHaro xopa 3ax. I1. TTainesbiM,
HcnonueHsl Ha KoHllepTax TudIHCCKAro rpy3uHcKaro punapMoHudeckaro o-sa(1909).

Rosebaschwili 1968: 4. 603483000, Jsdmmmo gopmemds (03géanm-336amo gome) (1968).

Rosebaschwili 1976: d.ﬁmhgboﬁso(@o, Jobamamao asermds (aﬂﬁﬂ@n dnqm) (1976).



	page00064.pdf (p.64)
	page00065.pdf (p.65)
	page00066.pdf (p.66)
	page00067.pdf (p.67)
	page00068.pdf (p.68)
	page00069.pdf (p.69)
	page00070.pdf (p.70)
	page00071.pdf (p.71)
	page00072.pdf (p.72)
	page00073.pdf (p.73)
	page00074.pdf (p.74)
	page00075.pdf (p.75)
	page00076.pdf (p.76)

