RELIGION

2 ®# 9+ w 3 o ®w =& & » ¥ ® 2 2 2 s &2 8 s @ » 2 2 » » 2 ® &£ 2 ¥ 2 2 » »

Manana 3avaxisvili

Zum Problem der Trennung der georgischen orthodoxen Kirche von der
romisch-katholischen Kirche

Im Leben der Volker des Mittelalters nahm die Religion den groBten Platz ein. In
den christlichen Staaten war sie der Regulator von Politik, Wirtschaft und Gesellschaft.
Haiufig bestimmten konfessionelle Interessen die Entscheidung tiber Krieg und Frie-
den.

Im 11.Jh., und zwar im Jahre 1054, fand in der Geschichte der christlichen Kirche
¢in bedeutendes Ereignis statt. Das Christentum teilte sich offiziell in zwei grundle-
gende Richtungen: den Katholizismus im Westen und die Orthodoxie im Osten. Den-
noch gibt es seit dem 13.Jh.im orthodoxen Georgien Hinweise auf eine Verbreitung
des katholischen Glaubens. Wir wenden uns zunichst den Ursachen dieser Erschei-
nung zu.

Die uns interessierende Zeit (11.-13.Jh.) darf als eine Epoche der Stirke der ka-
tholischen Kirche gelten. Schon im Jahre 800 hatte Papst Leo 11I. Kaiser Karl dem
GroBen die Krone aufgesetzt und damit fiir Jahrhunderte die Tatsache unterstrichen,
daB die weltliche Macht, wie stark sie auch sein mochte, ohne den kirchlichen Segen
der vollen Legitimitit entbehrte. Besondere Macht gewann das Papsttum dann unter
Gregor VIIL (1073-1085), der ein Verfechter der Reform-Bewegung von Cluny war.
Gregor VII. sagte: »Kommt und seht, ihr Heiligste und Seligste, Petrus und Paulus,
damit die ganze Well es hore und erfahre, da8 ihr, wenn ihr fihig seid im Himmel zu
entscheiden, dasselbe auch auf Erden konnt: [...] Imperien und Konigreiche, Fiir-
stentiitmer, Marquisate, Herzogtiimer und alles, was Menschen besitzen kénnen, zu
geben und zu nehmen.«! Im 13. Jh. befand sich die katholische Kirche auf dem Héhe-
punkt ihrer Macht. Hierin zeichnete sich vor allem das Papsttum von Innozenz III.
(1198-1216) aus. Er vertrat die Ansicht, daB die Kénigsmacht nur iiber die Erde und
den Leib, die Macht des Papstes aber iiber den Himmel und die Seele herrsche. Und
Fr folgerte daraus, die Freiheit beginne dort, »wo die réomische Kirche iiber unbe-
grenzte Rechte sowohl in geistlichen als auch in weltlichen Angelegenheiten verfiigt«.2
Das Auftreten des Katholizismus in Georgien fillt in diese Zeit des Zenits der papst-
lichen Macht.

1. Laviss E., Rambo A.: Vseob$¢aja istorija, Bd. II (Moskva 1897) S. 105.
2. Ebenda S.174.



62

Wie war die Lage damals in Byzanz, dem Zentrum des Ostchristentums? Die poli-
tische und kirchliche Situation war schwierig. Die turkstimmigen Seldschuken hatten
Byzanz spiirbar geschwacht, das Land stand vor einer Krise. Was die Geistlichkeit an-
belangt, so unterstand sie der Willkiir des Kaisers. Dieser setzte faktisch den Patriar-
chen ein, auch wenn der Heilige Synod ihn formell wihlte. Der Kaiser rief auch die
Kirchensynoden zusammen und leitete sie hiufig selbst. Er erlief3 Gesetze und Edik-
te zu religiosen Fragen und kiimmerte sich dabei wenig um die Meinung der geistli-
chen Wiirdentrager.?

Und die Situation in den anderen Kirchen des Ostchristentums? Die Patriarchate
von Antiochia, Alexandria und Jerusalem befanden sich im 13. Jh. bereits in der Hand
der Muslime und waren auf dem Weg des Niedergangs.* Teil der orthodoxen Welt
war auch RuBland, das jedoch 1240 ein Vasallenstaat der Goldenen Horde wurde.
Uberall lag das kulturelle Leben darnieder.

In der gleichen kritischen Lage befand sich Georgien im 13. Jh. Der Mongolensturm
hatte es nicht iibergangen. Worauf sollte es hoffen? Die iibrige orthodoxe Welt war
selbst in Not und erwies sich als hilflos. Als michtige Kraft der christlichen Welt blieb
nur Westeuropa. So wandte sich Georgien um Hilfe an die katholische Kirche.’ Vier
Griinde waren fiir diese Entscheidung maBgebend: 1. der politische, wirtschaftliche
und kulturelle Niedergang von Byzanz und des Ostkirchentums; 2. die schwierige Lage
in Georgien selbst, das von einem Ring islamischer Staaten umgeben war; 3. das Er-
starken Westeuropas und seiner Kirche unter machtigen Pipsten; 4. die uralte Tradi-
tion der Toleranz in Georgien, die sowohl Judentum und Islam einschloB als auch -
anders als in zahlreichen ostkirchlichen Bereichen seit 1054 — in den Katholiken Glau-
bensgeschwister wuBlte. So kam es zur Ausbreitung des Katholizismus in Georgien.

Im folgenden interessiert uns nun nicht, welchen Umfang diese Ausbreitung tatsich-
lich erreichte oder was sich daraus seither entwickelt bzw. bis in die Gegenwart er-
halten hat. Vielmehr geht es uns um ein kirchengeschichtlich-kirchenpolitisches Pro-
blem. Es kann in die Doppelfrage gefaflt werden: Hat dic orthodoxe Kirche Georgi-
ens 1054 - im Unterschied zur iibrigen Orthodoxie - die Trennung von Rom gar nicht
mitvollzogen, so daB der erwihnte Hilferuf innerhalb einer noch vereinigten Kirche
erging und deshalb zum Erfolg fiihrte? Und l4Bt sich, gesetzt den Fall, die erste Frage
wire zu bejahen, ein anderer Zeitpunkt ausmachen, zu dem die Trennung zwischen
Georgien und Rom vollzogen wurde?

Dieses Problem hat (1902) auch M. Tamarasvili untersucht. Seiner Ansicht nach fand
die Trennung nicht im Jahr 1054, sondern erst nach den dreiBiger Jahren des 13.Jh.s
statt, das heiBt nach dem Einfall der Mongolen.® Er schreibt: »Dieser Gedanke scheint
uns nicht unbegriindet, wenn wir einige unserer altgeorgischen Inschriften und Ur-
kunden betrachten.«’ Gemeint sind hier zunichst Schriftstiicke, in deren SchluBab-
schnitten, mittelalterlichem Brauch gemiB, ein Anathema iiber diejenigen ausgespro-
chen wurde, die den darin enthaltenen dogmatischen Aussagen zu widersprechen wag-

3. Vgl.dazu Litavrin, G. G.: Vizantijskaja imperija vo vtoroj polovine XI-XII vv.,in: Kul'tura Vizan-
tii (Moskva 1989), bes. §.22.

Festugiére, A.1.: Antioche painne et chrétienne (Paris 1959); Foster, E. M.: Alexandria (1961).
Tamaradvili, M.: Istoria katolikobisa kartvelta Soris (Tpilisi 1902) S.13.

Tamaradvili a. O. S.13.

Ebenda S.5.

Nowoa



63

ten. Diese Verfluchungen wurden héufig im Namen der fiinf von den 6kumenischen
Synoden bestitigten Patriarchaten — Alexandria, Antiochia, Jerusalem, Konstantino-
pel und Rom - vollzogen. M. Tamara3vilis These ist nun, daB eine Trennung Georgi-
ens yop Rom hifte zyr Foge haben miissen, dal ig den,Apathemata der Name Rams
fehle. In der Tat findet er vom frithen 14. Jh. an einige Dokumente, in denen dies der
Fall ist; er behauptet daher, daB3 »seither nicht mehr als vier Patriarchen« erwahnt wur-
den. Allerdings hat Tamaras$vili offensichtlich nicht das gesamte historische Material
seinen Nachforschungen zugrunde gelegt. Tut man dies, so stellt sich die Situation an-
ders dar. Wir fanden andere Urkunden als die von ihm zitierten aus dem 14.Jh.3, in
denen auch fiinf Patriarchate genannt sind, ferner solche des 15. und 16.Jh.s, die so-
wohl vier als auch fiinf Patriarchate auffilhren.? Erst vom 17. Jh. an sind konsequent
nur vier Patriarchate verzeichnet.'® Nimmt man die Zahl der Patriarchate in den Ana-
themata im Sinne M. Tamara3vilis als Kriterium, dann kénnte mit Sicherheit also erst
im 17. Jh. von einer Trennung von Georgien und Rom gesprochen werden. Allerdings
erscheint uns der Wechsel der Anzahl in den Dokumenten aus der davorliegenden
Zeit eher auf dem Zufall oder den dem Schreiber jeweils zur Verfiigung stehenden
Vorlagen zu beruhen als auf einer bewufiten Spiegelung der kirchenpolitischen Si-
tuation. Daher ist M. Tamaragvilis Argumentation zweifelhaft und vermag nichts iiber
das Datum einer Trennung der georgischen Kirche von Rom auszusagen.

Neben den erwidhnten Dokumenten zieht M. Tamara8vili auch den Briefwechsel
heran, der im Mittelalter zwischen georgischen Konigen und dem rémischen Papst
stattfand.

Ein solcher Brief, den die K6nigin Rusudan (1223-1245) an Papst Honorius 111. (1216-
1227) schrieb, datiert aus dem Jahre 1223. Rusudan wendet sich hier folgendermaBen
an den Papst: »Heiligster Papst, Vater und Oberhaupt aller Christen«.!! Dann teilt sie
ihm den Tod Giorgi Laschas und die Invasion der Mongolen mit. Gestiitzt auf dieses
Schreiben, folgert M. Tamarasvili: »Rusudan erkennt den Papst als Vater und Ober-
haupt aller Christen an. Es ist sonnenklar, daB zwischen der georgischen Kirche und
dem Papst eine enge Verbindung und Einheit bestand.«!? So, wie Rusudan sich in die-
sem Schreiben an den Papst wandte, taten das aber auch Vertreter anderer Lénder.
Eine solche Anrede verlangte die diplomatische Etikette. Der Papst besaf3 zahlreiche
dhnliche Titel: »Stellvertreter Jesu Christi«, »Erbe des Oberhaupts der Apostelg,
»Oberster Hirt der Weltkirche«. Daher erscheint uns Rusudans ehrfiirchtige Anrede
nichts AuBergewohnliches.!3

Im Jahre 1224 antwortete der Papst Rusudan: »Dank des Herrn haben wir uns sehr
iiber die Ehre gefreut, die du uns und der rémischen Kirche - der Mutter und Leh-
rerin der ganzen Christenheit - erweist, und ebenso iiber deine fromme Absicht, an
der Befreiung der heiligen Stitten teilzunehmen.«!* Der Papst scheint hier entziickt
iiber die Ehrerbietung der Georgier gegeniiber der rémischen Kirche und iiber ihre

8. Kartuli istoriuli sabutebis korpusi (Tbilisi 1984) S.81, 84, 91, 125, 152, 155, 178.

9. Kartuli samartlis 3eglebi, gamocemuli 1. Dolizis mier, Bd.3 (Tbilisi 1970) S.195, 213.
10. Ebenda S. 263, 271, 346, 357, 478, 520, 583, 844, 910, 1051.

11. Tabayua, I.: Sakartvelo evropis arkivebsa da cignsacavebsi, Bd.1 (Tbilisi 1984) S. 77.
12. Tamaradvili a. O. S. 8

13. Koval’skij, Ja.: Papy i papstvo (Moskva 1991) S. 14-15.

14. Tabayua a.O. S. 180.



64

15

Einwilligung zur Teilnahme am Kreuzzug, und erteilt ihnen am Ende den apostoli-
sthen Segen. Dieses Schreiben kommentiert M. Tamara$vili folgendermaB3en: »Der
Fapst ist, wie aus seinen Worten zu erkennen ist, erfreut iber die Glaubigkeit der Ge-
crgier, er erlegt ihnen nichts anderes auf, als tapfer zu sein und den Glauben so zu
verteidigen, wie sie es bisher getan haben. Wire die Einheit zweifelhaft gewesen, so
hitte er ihnen zugeredet, um Vereinigung ersucht und nicht den apostolischen Segen
und die Vergebung der Siinden erteilt.«'3 Wir folgern daraus im Gegenteil: Wenn die
Georgier mit Rom vereinigt gewesen wiren, so hitte die Ehrerbietung gegeniiber der
rdmischen Kirche nicht die besondere Freude von Honorius 111. hervorgerufen. Ge-
rade wegen der »zweifelhaften Einheit« kommt es zu dieser Reaktion des Papstes. In
dem Schreiben teilt Honorius III. Rusudan iiberdies das Datum und den Ort des Ein-
greifens in den Kreuzzug mit. Das war die eigentliche Bestimmung des Briefes; die
Rede von einer Kirchenvereinigung wire in diesem Zusammenhang vollig unange-
bracht gewesen. Den apostolischen Segen und die Vergebung der Siinden aber ver-
sprachen Roms Pépste allen, die sich an den von ihnen initiierten Kreuzziigen betei-
Ligten.

Von den Briefen aus der Zeit der angeblichen Einheit der georgischen und der ro-
mischen Kirche nennt M. Tamarasvili noch ein Schreiben des Papstes Gregor IX. an
die georgische Konigin, den er in das Jahr 1233 datiert. Aus dem Brief ist ersichtlich,
daB Gregor IX. von einem Missionar namens Jakob de Rusani oder Jakob von Rogsa-
ni Nachrichten iiber Georgien erhalten hat. Der Papst lobt die Gastfreundschaft der
Ko6nigin und die wiirdige Aufnahme der Monche und fiigt hinzu: »Wie wir glauben,
so vernimm und beachte, da3 die katholische Kirche den, der heute die Patres vor un-
gerechtfertigten Beleidigungen der Hiretiker schiitzt, mit noch strahlenderer Schon-
heit und wunderbarerem Wirken bedenken wird.«!¢ Die Kénigin hatte also die ka-
tholischen Missionare vor ungerechtfertigten Verunglimpfungen geschiitzt und sollte
es auch fortan tun. Wire Georgien ein >katholisches< Land gewesen, so hétte man die
Missionare, die ausgesandt waren, um Andersgliubige zu taufen, zwar ehrenvoll emp-
fangen, aber sie hitten keines Schutzes bedurft. Anders lautet M. Tamaragvilis Kom-
mentar: »In jenen Zeiten bedeutete das Aussenden von Missionaren in unser Land
zweifellos nicht, dal Georgien die Einheit mit Rom aufgegeben hitte, weil diese Mis-
sionare zu dieser Zeit hier sein konnten, nicht um die Georgier, sondern um Unglau-
bige und verschiedene Hiretiker zu bekehren. Auch der Brief selbst deutet geniigend
auf diesen Umstand hin.«!” Jedoch zu behaupten, die Missionare seien nicht nach Ge-
orgien gekommen, um Georgier zu bekehren, ist unmoglich. Dafiir besitzen wir kei-
nen Beweis. Der Umstand, daB hier katholische Monche wirkten und der rémische
Papst die Herrscherin des Landes aufrief, sie zu schiitzen und vor Verunglimpfungen
zu bewahren, deutet vielmehr genau auf das Gegenteil hin. Unseres Erachtens ist aus
diesem Brief Gregors IX. also zu ersehen, daB die georgische Kirche damals lingst
von Rom getrennt war.

Es erscheint sinnvoll, die Frage der Kirchentrennung auch noch anhand von Wer-
ken des georgischen hagiographischen Schrifttums aus der Zeit nach dem Schisma von’

15. Tamaras$vili a. O. S. 11.

16. Tabayua a.O.S. 185.

17. Tamarasvili a. O. S. 13.

18. Giorgi Mcire: Giorgi Mtacmidelis cxovreba, in: Kartuli mcerloba, Bd.2 (Tbilisi 1987).



65

1054 zu untersuchen. Hierbei verdient Giorgi Mcires Werk >Leben und Wirken unse-
res heiligen und seligen Vaters Giorgi Mtacmideli« besondere Beachtung.!8 Die Ar-
beit wurde in den Jahren 1066-1068 verfafit. Sie enthilt reiches Material iiber das
Athop-Kloster dey (eorgier pngd jhrgn, Abt, Gjoggi, Mtagmidgli, der £ipe,besqnders
Rolle im Leben des Klosters spielte. Ein Kapitel in diesem Buch findet die besonde-
re Aufmerksamkeit M. Tamara3vilis. Er schreibt: »Den von uns formulierten Gedan-
ken, daB sich die georgische Kirche von der rémischen nicht zu ein und derselben Zeit
trennte, d.h., (nicht) im Jahre 1054, wie das die griechische Kirche tat, bekriftigt recht
gut die Antwort des hochgebildeten georgischen Mdnchs, des hl. Giorgi Mtacmideli,
an den Kaiser von Byzanz Konstantinos Dukas.« Und er fahrt fort: »Als der heilige
Giorgi, ven Georgiens Kénig (Bagrat IV.) gesandt, zum Kaiser kam, empfingen ihn
dort auch vornehme Personlichkeiten aus Rom und Armenien. Da der Kaiser Gior-
gis groBe Lauterkeit und seine hohe Weisheit kannte, fragte er ihn nebenbei, was es
ftir einen Grund gebe, daB die Rémer den Gottesdienst mit ungesiuertem Brot fei-
ern, wir dagegen mit Brot aus Sauerteig. Der heilige Giorgi antwortete: »Da unter den
Griechen viel Hiresie aufkam und sie hdufig (vom wahren Glauben) abfielen, berie-
fen tiefgldubige Konige wie Euresgleichen heilige Synoden ein und erforschten ein-
gehend das Wesen und die leibliche Erscheinung von Christus, unserem Goltt, und von
seinem gottlichen Leib und legten fest, Teig als Leib Christi zu nehmen, aber Brot-
teig fir den Geist gegen die Hiresie des gottlosen Apollonaris, der Christi gottlichen
Leib als unbeseelt und ohne Geist bezeichnet hatte, dieser dumme und geistlose
Mensch. Und in den Wein mischen wir Wasser als Symbol, wie Johannes Chrysosto-
mos sagt — dies ist die Erklarung und der Grund fiir diese Sachen. Seit aber die Rémer
Gott erkannt hatten, fielen sie nie von ihm ab, und auch Hiresie ist niemals von ihnen
ausgegangen; und so wie damals das Oberhaupt der Jiinger, Petrus, ein unblutiges
Cpfer dargebracht hat und wie es der Herr selbst den Jiingern beim Abendmahl gab,
so filthren sie es aus, und es ist keinerlei Spaltung unter ihnen, sondern sie glauben den
wahren Glauben.« Die romischen Fiirsten freuten sich sehr, weil auch zu anderer Zeit
deswegen Streit zwischen ihnen war und sie aus Unwissenheit ihrem Konig nicht ant-
worten konnten, und sie sprachen zu dem Heiligen (Giorgi): »Wir bringen dich zum
heiligen Papst.««19-20

Untersuchen wir diesen Fall genauer. Im >Leben des Giorgi Mtacmideli« wird vom
Konflikt zwischen den Griechen und den Georgiern berichtet, der sich um das Athos-
Kloster der Iberer zutrug. Schon in der Amtszeit des Abtes Giorgi . Varazvace von
1019-1029 begannen diese Unstimmigkeiten. Die Griechen wollten sich das Kloster
aneignen. Doch die Georgier konnten den Angriff abwehren. Damit nun kiinftigen
Generationen ein Dokument iiber das unstrittige Recht der Georgier auf das Athos-
Kloster zur Verfiigung stand, stellte man zur Zeit des Abtes Svimeon (1041-1042) ein
Gedenkbuch mit einer kurzen Geschichte des Klosters zusammen. Dort heiBt es: »In
besonders schwieriger Situation befanden sich die Georgier vom Schwarzen Berg unter
dem Patriarchen Theodosios. Die Griechen fragten ihn: »Wissen die Georgier nicht,
was sie reden und welches ihr Glaube ist?« Der Patriarch fragte verwundert: » Wie soll-
te es denkbar sein, daB die Georgier keine Rechtgliubigen wiaren?« Die Griechen er-

19. Tamaradvili a. O. S. 22-23.
20. Siehe auch Tarxnidvili, M.: Una sancta gaqopamde, in: Tarxnivili, M.: Cerilebi (Tbilisi 1994)
S. 63.



66

kldrten, sie wiilten nicht, ob sie wirklich Georgier wiren oder Armenier, aber eines
sei klar: >Ihr Priester darf in unserem Kloster nicht den Gottesdienst halten.<« Daraus
folgt: Wire die georgische Kirche mit der romischen Kirche vereint gewesen, hitte
der Patriarch Theodosios nicht fragen miissen: Sind die Georgier denn keine Recht-
glaubigen? Dann hitte daran kein Zweifel bestanden. Doch auf diese Frage gingen
die Griechen gar nicht ein. Sie beschuldigten die Georgier einfach der Hiresie. Der
Patriarch ging nun daran, die Sache zu untersuchen. Dazu brauchte er von seiten der
Georgier eine Personlichkeit, die zugleich ein guter Kenner der griechischen Sprache
und des griechischen Schrifttums war. Die Griechen benannten Giorgi Mtacmideli.
Der Patriarch fragte ihn: Du bist zwar »georgischer Abstammunge, aber »in allem an-
deren und in der Bildung bist du ganz ein Grieche«; deshalb bitte ich dich, mir zu ant-
worten: »Gibt es einen Fehler in ihrem Glauben? Oder gibt es einen Unterschied zwi-
schen thnen und uns...7« Giorgi gab seine oben zitierte erschopfende Auskunft. Der
Patriarch gelangte zu der Uberzeugung, daB die Georgier den »rechten Glauben« be-
sdBen. Deshalb verfluchte er die >untauglichen Manner¢, die schlecht iiber die Geor-
gier geredet hatten, und unterwarf sie dem Kirchengesetz. Giorgi dagegen iiberhauf-
te er »mit Lob und Annehmlichkeiten«.2!

Im Jahre 1057 flammte der Kampf zwischen den byzantinischen Ménchen des
Schwarzen Berges und den Georgiern noch einmal auf. Der Anlaf3 waren dieses Mal
die Unabhangigkeit der georgischen Kirche und das Recht auf Autokephalie. Das Pa-
triarchat von Antiochia wollte sich die georgische Kirche unterwerfen. Giorgi Mtac-
mideli erklirte dem Patriarchen jedoch, daB die georgische Kirche das Recht der Un-
abhingigkeit besitze: »Die Georgier haben niemals zur Hiresie geneigt, und vergeft
nicht, daf} es eine Zeit gab, in der in ganz Griechenland keine Rechtgldubigkeit zu fin-
den war und als Heimstatt der Orthodoxie nur das Katholikat von Kartli galt«. So ver-
teidigte er die Autokephalie und damit die Orthodoxie der georgischen Kirche.??

Zur Beantwortung unserer Frage mag schlieBlich noch ein Vergleich der georgischen
Klostersatzungen mit den Satzungen der rémisch-katholischen Kléster dienen. Die ge-
samte orthodoxe Welt besitzt im wesentlichen eine gemeinsame Klosterregel, ebenso
wie die Art des Gottesdienstes und Betens allen orthodoxen Kirchen gemeinsam ist,
auch wenn sich die duflere Form des monchischen Lebens in der 6stlichen Christen-
heit in vierfacher Weise unterscheidet: es gibt Eremiten und Skitendorfer sowie idio-
rhythmische und koinobitische Klostergemeinschaften.

Was wissen wir aber konkret liber georgische Klostersatzungen? Leider nicht sehr
viel. Von den erhalten gebliebenen Satzungen liegt die des Petriconi-Klosters voll-
stiandig vor; sie wurde im Jahre 1083 von dem georgischen Feldherrn Grigol Bakuria-
nis 3e fiir dieses in Bulgarien gegriindete Kloster geschaffen.?® Der Text informiert
zuerst iiber die Griindung des Klosters, die Personlichkeit des Griinders, dann iiber
die Regeln des Verhaltens im Kloster; dariiber hinaus enthilt sie Material tiber die
sozialen Beziehungen und iiber die wirtschaftliche Lage des Klosters. Ebenso in-
haltsreich ist die Satzung des Klosters Vahanis Kvabni, die von dem Eristavt-Eristavi

21. Giorgi Mcire a. O. S. 101-103.

22. EbendaS. 103.

23. Sanize, A.: Kartvelta monasteri bulgaretZi (Tbilisi 1971).

24. Vahanis kvabta gangeba (XIII s.), gamocemuli L. Musxelivilis mier (Tbilisi 1939).

25. Kakabasze, S.: Cerilebi da masalebi sakartvelos istoriisatvis, Bd.1 (Tpilisi 1914) S. 71-73.



67

Mxargrzeli von Tmogvi stammt.?* Erhalten geblieben ist auch die in den Jahren
1191-1212 abgefaflte Satzung eines unbekannten Klosters, die S.Kakabaze veroffent-
licht hat.25 Neben diesen wenigen Dokumenten lassen sich aber auch aus der georgi-
scherrHagrographie Nachriehterrilber die Satzimgender Kldster ereben. Jo wird2. B.
im >Leben des Iovane und des Eptwime« von Giorgi Mtacmideli aus dem Athos-Klo-
ster der Iberer berichtet?®: ebenso ist in dem schon genannten Werk iiber das Leben
des Giorgi Mtacmideli von Giorgi Mcire die Rede von den Ordnungen in den Klo-
stern auf dem Athos, in Xaxuli und auf dem Schwarzen Berg.2” Giorgi Mer€ules >Leben
des Grigol Xan3teli« behandelt die Satzung des Klosters Xan3ta.28 Informationen iiber
das Kloster Siomyvime liefert schlieBlich das Vermichtnis des Konigs Davit Ay-
masenebeli.?®

Vergleicht man alle diese Texte, so ergibt sich zweierlei: Die georgischen klosterli-
chen Satzungen dhneln sich in ihrem Aufbau und ihrem Inhalt; und sie wiederholen
das griechische Modell trotz einiger Besonderheiten. Uberall werden der soziale, 6ko-
nomische und rechtliche Status, die Anzahl der im Kloster wirkenden und dienenden
Personen, deren Rechte und Pflichten, die Kosten der der Briiderschaft gehorenden
Kleidung, das Quantum der Essensrationen, die MeBordnung und die Ordnung fiir
die Gedenkmessen der Stifter beschrieben. Alle Satzungen verbieten das Privatei-
gentum. VerstoBBe gegen die Ordnung und den Gehorsam, das Einlassen von Frauen
und von bartlosen jungen Mannern, das Verlassen des Klosters ohne den Segen des
Abts u.a. werden streng bestraft.

Betrachten wir dagegen die romisch-katholischen Kloster. Das 12.-13. Jh. ist die Blii-
tezeit der Reformorden in Westeuropa. Sie alle entwickeln ihren gemeinsamen Ur-
sprung, die Regel Benedikts von Nursia (6.Jh.) und deren Uberarbeitung durch Be-
nedikt von Aniane (9.Jh.) weiter. Wichtig werden dabei, unbeschadet der einheitli-
chen geistlichen Strukturen, vor allem die unterschiedliche Organisation der Konvente
und die verschiedenen »weltlichen« Tiatigkeiten. Neben der Kultivierung von Neuland
oder den Anfingen industrieller Produktion (Zisterzienser, Primonstratenser) sind
der diakonische Dienst (Johanniter u.a.) oder die wissenschaftliche, v.a. theologische
Arbeit (Dominikaner, Franziskaner) Beispiele solcher speziellen Zielsetzungen. Auch
gab es in Westeuropa Nonnenkloster, die sich hauptsiachlich der schulischen Bildung
von Kindern und Jugendlichen sowie der handwerklichen Ausbildung von Frauen wid-
meten, eine Titigkeit, die in den orthodoxen Frauenkl6stern undenkbar war. Dane-
ben aber bestanden Orden mit eindeutig meditativen Lebensformen wie z.B. die Kar-
tduser. Kurzum, das réomisch-katholische Klosterleben wies nach der Kirchenspaltung
von 1054 eine Fiille an Differenzierung auf, die es im Osten so nicht gab.

Abschlieflend sei aus der Satzung des georgischen Stifters des Petriconi-Klosters im
Rhodopengebirge zitiert. Er begriindet sein Werk im ersten Kapitel mit den Worten,
»weil es wirklich notwendig und richtig ist fiir alle rechtgldubigen Christen«. Und wei-

26. Giorgi Mtacmideli: Cxovrebaj iovanesi da eptvimesi, in: 3veli kartuli agiograpiuli literaturis 3eg-
lebi, Bd. 2 (Tbilisi 1967) S. 15.

27. Giorgi Mcire a. Q.

28. Giorgi Mer¢ule: Cxovrebaj grigol xan3telisaj, in: Fveli kartuli agiograpiuli literaturis 3eglebi, Bd. 1
(Thilisi 1963).

29. Anders3i davit mepisa myvimisadmi, in: Kartuli istoriuli sabutebis korpusi, Bd. 1 (Tbilisi 1984)
S. 52-59.

30. Laviss E., Rambo A.: Vseobi¢aja istorija, Bd. II (Moskva 1897) S. 228.



68

ter: »Ich, Grigol {...] war von Kindheit an bis ins Alter unniitz und bar jeglicher guter
Tat, und doch wurde ich wiirdig des wahren und rechtglaubigen Bekenntnisses der
Georgier.«3°

Auf der Grundlage georgischer historischer Dokumente, brieflichen Materials, ha-
giographischer Werke und einiger Klostersatzungen gelangen wir so zu dem SchluB,
daB sich die georgische Kirche von der romisch-katholischen offensichtlich mit dem
Schisma von 1054 trennte, daB also Georgien stets ein orthodoxes Land war und blieb,
unbeschadet anderer chrisilicher Kirchen oder auch anderer Religionen, die in ihm
eine gastfreundliche Heimat fanden.

Andreas Grof3
Mission und Endzeiterwartung in Katharinenfeld

In den Jahren 1817/18 gelangten ungefdhr 500 deutsche Aussiedler nach Georgien.
Dort griindeten sie dic Kolonien Neu-Tiflis, Alexandersdorf, Marienfeld, Elisabeth-
thal, Petersdorf, Annenfeld, Helenendorf und Katharinenfeld.! Die Mehrheit der Aus-
siedler stammte aus dem Koénigreich Wiirttemberg. Der Grund fiir ihre Auswande-
rung war nicht allein in ihrer wirtschaftlichen Notlage zu suchen. Es waren vor allem
religiose Erwartungen und Hoffnungen, die die Kolonisten zur Auswanderung ver-
anlaBten: Der bekannte Volksschriftsteller Johann Heinrich Jung-Stilling (1740-1817)
erwihnte in seinen Schriften mehrmals einen »Bergungsort«, an dem sich die aus-
erwihlten Gldubigen sammeln sollten, um sich auf die Wiederkunft Christi vorzube-
reiten. Er kniipfte dabei an die Prophezeiungen von Johann Albrecht Bengel an, der
den Beginn der Endzeit fiir das Jahr 1836 berechnet hatte. Der Bergungsort sollte im
Gebiet zwischen dem Schwarzen und dem Kaspischen Meer, in der Nihe des Berges
Ararat, gelegen sein. Ein entscheidener Faktor fiir diese Lokalisation war die Tatsa-
che, daB Georgien seit dem Jahr 1801 unter russische Herrschaft geraten war. Durch
seine Verbindung zur Mystik und zur Erweckungsbewegung wurde der russische Zar
Alexander I. in Wiirttemberg als ein wahrhaft christlicher Herrscher und als der neue
»Koénig David« angesehen und verehrt. Einigen Aussiedlern galt er sogar als ein »dch-

.1. Weiterfithrende Literaturangaben zu diesem Thema bei GroB: Missionare und Kolonisten: Die
Basler und die Hermannsburger Mission in Georgien — am Beispiel der Kolonie Katharinenfeld
1818-1870, Studien zur Orientalischen Kirchengeschichte Bd.6 (Hamburg 1998). Ein wichtiger
Teil dieses Buches befaBt sich mit den Planungen, der Durchfiihrung und dem Scheitern einer
»Mohammedanermission«, ausgehend von den deutschen Kolonien Georgiens. Eine solche Mis-
sion wurde schlieBlich im Jahr 1869 durch den Hermannsburger Missionar Eduard Freiherr von
Schlotheim begonnen.



	page00061.pdf (p.61)
	page00062.pdf (p.62)
	page00063.pdf (p.63)
	page00064.pdf (p.64)
	page00065.pdf (p.65)
	page00066.pdf (p.66)
	page00067.pdf (p.67)
	page00068.pdf (p.68)

