
RELIGION 

2 a 9 au PW ... ... > > .7 2 7 2 2 w ... . z 

Manana 3Zavaxi$vili 

Zum Problem der Trennung der georgischen orthodoxen Kirche von der 
römisch-katholischen Kirche 

Im Leben der Völker des Mittelalters nahm die Religion den größten Platz ein. In 
den christlichen Staaten war sie der Regulator von Politik, Wirtschaft und Gesellschaft. 
Häufig bestimmten konfessionelle Interessen die Entscheidung über Krieg und Frie- 

den. 

Im 11.Jh., und zwar im Jahre 1054, fand in der Geschichte der christlichen Kirche 

ein bedeutendes Ereignis statt. Das Christentum teilte sich offiziell in zwei grundle- 
gende Richtungen: den Katholizismus im Westen und die Orthodoxie im Osten. Den- 

noch gibt es seit dem 13.Jh.im orthodoxen Georgien Hinweise auf eine Verbreitung 
des katholischen Glaubens. Wir wenden uns zunächst den Ursachen dieser Erschei- 
NUung zuU. 
Die uns interessierende Zeit (11.-13.Jh.) darf als eine Epoche der Stärke der ka- 

tholischen Kirche gelten. Schon im Jahre 800 hatte Papst Leo III. Kaiser Karl dem 
Großen die Krone aufgesetzt und damit für Jahrhunderte die Tatsache unterstrichen, 
daß die weltliche Macht, wie stark sie auch sein mochte, ohne den kirchlichen Segen 

der vollen Legitimität entbehrte. Besondere Macht gewann das Papsttum dann unter 
Gregor VIL (1073-1085), der ein Verfechter der Reform-Bewegung von Cluny war. 
Gregor VII. sagte: »Kommt und seht, ihr Heiligste und Seligste, Petrus und Paulus, 
damit die ganze Welt es höre und erfahre, daß ihr, wenn ihr fähig seid ım Himmel zu 
entscheiden, dasselbe auch auf Erden könnt: [...] Imperien und Königreiche, Für- 
stentümer, Marquisate, Herzogtümer und alles, was Menschen besitzen können, zu 

geben und zu nehmen.«! Im 13. Jh. befand sich die katholische Kirche auf dem Höhe- 
punkt ihrer Macht. Hierin zeichnete sich vor allem das Papsttum von Innozenz I1I. 
(1198-1216) aus. Er vertrat die Ansicht, daß die Königsmacht nur über die Erde und 
den Leib, die Macht des Papstes aber über den Himmel und die Seele herrsche. Und 
Fr folgerte daraus, die Freiheit beginne dort, »wo die römische Kirche über unbe- 
grenzte Rechte sowohl in geistlichen als auch in weltlichen Angelegenheiten verfügt«.? 
Das Auftreten des Katholizismus in Georgien fällt in diese Zeit des Zenits der päpst- 
lichen Macht. 

1. Laviss E., Rambo A.: Vseob8Caja istorija, Bd. II (Moskva 1897) S. 105. 

2. Ebenda $.174.



62 

Wie war die Lage damals in Byzanz, dem Zentrum des Ostchristentums? Die poli- 
tische und kirchliche Situation war schwierig. Die turkstämmigen Seldschuken hatten 
Byzanz spürbar geschwächt, das Land stand vor einer Krise. Was die Geistlichkeit an- 
belangt, so unterstand sie der Willkür des Kaisers. Dieser setzte faktisch den Patriar- 
chen ein, auch wenn der Heilige Synod ihn formell wählte. Der Kaiser rief auch die 
Kirchensynoden zusammen und leitete sie häufig selbst. Er erließ Gesetze und Edik- 
te zu religiösen Fragen und kümmerte sich dabei wenig um die Meinung der geistli- 
chen Würdenträger.* 
Und die Situation in den anderen Kirchen des Ostchristentums? Die Patriarchate 

von Antiochia, Alexandria und Jerusalem befanden sich im 13. Jh. bereits in der Hand 

der Muslime und waren auf dem Weg des Niedergangs.* Teil der orthodoxen Welt 
war auch Rußland, das jedoch 1240 ein Vasallenstaat der Goldenen Horde wurde. 
Überall lag das kulturelle Leben darnieder. 
In der gleichen kritischen Lage befand sich Georgien im 13. Jh. Der Mongolensturm 

hatte es nicht übergangen. Worauf sollte es hoffen? Die übrige orthodoxe Welt war 

selbst in Not und erwies sich als hilflos. Als mächtige Kraft der christlichen Welt blieb 
nur Westeuropa. So wandte sich Georgien um Hilfe an die katholische Kirche.? Vier 
Gründe waren für diese Entscheidung maßgebend: 1. der politische, wirtschaftliche 
und kulturelle Niedergang von Byzanz und des Ostkirchentums; 2. die schwierige Lage 
in Georgien selbst, das von einem Ring islamischer Staaten umgeben war; 3. das Er- 

starken Westeuropas und seiner Kirche unter mächtigen Päpsten; 4. die uralte Tradi- 

tion der Toleranz in Georgien, die sowohl Judentum und Islam einschloß als auch — 
anders als in zahlreichen ostkirchlichen Bereichen seit 1054 — in den Katholiken Glau- 
bensgeschwister wußte. So kam es zur Ausbreitung des Katholizismus in Georgien. 
Im folgenden interessiert uns nun nicht, welchen Umfang diese Ausbreitung tatsäch- 

lich erreichte oder was sich daraus seither entwickelt bzw. bis in die Gegenwart er- 
halten hat. Vielmehr geht es uns um ein kirchengeschichtlich-kirchenpolitisches Pro- 
blem. Es kann in die Doppelfrage gefaßt werden: Hat die orthodoxe Kirche Georgi- 
ens 1054 - im Unterschied zur übrigen Orthodoxie - die Trennung von Rom gar nicht 
mitvollzogen, so daß der erwähnte Hilferuf innerhalb einer noch vereinigten Kirche 
erging und deshalb zum Erfolg führte? Und läßt sich, gesetzt den Fall, die erste Frage 
wäre zu bejahen, ein anderer Zeitpunkt ausmachen, zu dem die Trennung zwischen 
Georgien und Rom vollzogen wurde? 
Dieses Problem hat (1902) auch M. Tamaras$vili untersucht. Seiner Ansicht nach fand 

die Trennung nicht im Jahr 1054, sondern erst nach den dreißiger Jahren des 13.Jh.s 

statt, das heißt nach dem Einfall der Mongolen.® Er schreibt: »Dieser Gedanke scheint 

uns nicht unbegründet, wenn wir einige unserer altgeorgischen Inschriften und Ur- 
kunden betrachten.«” Gemeint sind hier zunächst Schriftstücke, in deren Schlußab- 
schnitten, mittelalterlichem Brauch gemäß, ein Anathema über diejenigen ausgespro- 
chen wurde, die den darin enthaltenen dogmatischen Aussagen zu widersprechen wag- 

3. Vegl.dazu Litavrin, G. G.: Vizantijskaja imperija vo vtoroj polovine XI-XII vv., in: Kul’tura Vizan- 

tii (Moskva 1989), bes. 5.22. 

Festugiere, A.I.: Antioche painne et chretienne (Paris 1959); Foster, E.M.: Alexandria (1961). 

Tamaraßvili, M.: Istoria katolikobisa kartvelta Soris (Tpilisi 1902) S.13. 

Tamaraövili a. O. S.13. 

Ebenda S.5. N
O
 
S



63 

ten. Diese Verfluchungen wurden häufig im Namen der fünf von den ökumenischen 
Synoden bestätigten Patriarchaten - Alexandria, Antiochia, Jerusalem, Konstantino- 

pel und Rom - vollzogen. M. Tamaraö$vilis These ist nun, daß eine Trennung Georgi- 

ens yop Rom häfte, zyr Fojge haben müssep, daß ig den,Anathemata der Name Rams 
fehle. In der Tat findet er vom frühen 14. Jh. an einige Dokumente, in denen dies der 
Fall ist; er behauptet daher, daß »seither nicht mehr als vier Patriarchen« erwähnt wur- 

den. Allerdings hat Tamaras$vili offensichtlich nicht das gesamte historische Material 
seinen Nachforschungen zugrunde gelegt. Tut man dies, so stellt sich die Situation an- 
ders dar. Wir fanden andere Urkunden als die von ihm zitierten aus dem 14.Jh.®, in 
denen auch fünf Patriarchate genannt sind, ferner solche des 15. und 16.Jh.s, die so- 

wohl vier als auch fünf Patriarchate aufführen.” Erst vom 17. Jh. an sind konsequent 
nur vier Patriarchate verzeichnet.'® Nimmt man die Zahl der Patriarchate in den Ana- 
themata im Sinne M. Tamarasßvilis als Kriterium, dann könnte mit Sicherheit also erst 

im 17. Jh. von einer Trennung von Georgien und Rom gesprochen werden. Allerdings 
erscheint uns der Wechsel der Anzahl in den Dokumenten aus der davorliegenden 

Zeit eher auf dem Zufall oder den dem Schreiber jeweils zur Verfügung stehenden 
Vorlagen zu beruhen als auf einer bewußten Spiegelung der kirchenpolitischen Si- 
tuation. Daher ist M. Tamaraö$vilis Argumentation zweifelhaft und vermag nichts über 
das Datum einer Trennung der georgischen Kirche von Rom auszusagen. 

Neben den erwähnten Dokumenten zieht M. Tamaraö$vili auch den Briefwechsei 
heran, der im Mittelalter zwischen georgischen Königen und dem römischen Papst 
stattfand, 
Ein solcher Brief, den die Königin Rusudan (1223-1245) an Papst Honorius 1I. (1216- 

1227) schrieb, datiert aus dem Jahre 1223. Rusudan wendet sich hier folgendermaßen 
an den Papst: »Heiligster Papst, Vater und Oberhaupt aller Christen«.!! Dann teilt sie 
ihm den Tod Giorgi Laschas und die Invasion der Mongolen mit. Gestützt auf dieses 
Schreiben, folgert M. Tamaras$vili: »Rusudan erkennt den Papst als Vater und Ober- 
haupt aller Christen an. Es ist sonnenklar, daß zwischen der georgischen Kirche und 
dem Papst eine enge Verbindung und Einheit bestand.«!* So, wie Rusudan sich in die- 
sem Schreiben an den Papst wandte, taten das aber auch Vertreter anderer Länder. 
Eine solche Anrede verlangte die diplomatische Etikette. Der Papst besaß zahlreiche 
ähnliche Titel: »Stellvertreter Jesu Christi«, »Erbe des Oberhaupts der Apostel«, 

»Oberster Hirt der Weltkirche«. Daher erscheint uns Rusudans ehrfürchtige Anrede 
nichts Außergewöhnliches.!? 
Im Jahre 1224 antwortete der Papst Rusudan: »Dank des Herm haben wir uns sehr 

über die Ehre gefreut, die du uns und der römischen Kirche - der Mutter und Leh- 
rerin der ganzen Christenheit — erweist, und ebenso über deine fromme Absicht, an 
der Befreiung der heiligen Stätten teilzunehmen.«!* Der Papst scheint hier entzückt 
über die Ehrerbietung der Georgier gegenüber der römischen Kirche und über ihre 

8. Kartuli istoriuli sabutebis korpusi (Tbilisi 1984) S.81, 84, 91, 125, 152, 155, 178. 

9, Kartuli samartlis zeglebi, gamocemuli I. Dolizis mier, Bd.3 (Tbilisi 1970) S.195, 213. 

10. Ebenda S, 263, 271, 346, 357, 478, 520, 583, 844, 910, 1051. 

11. Tabayua, I.: Sakartvelo evropis arkivebsa da cignsacaveb$i, Bd.1 (Tbilisi 1984) S. 77. 

12. Tamarasvili a. O. S. 8 

13. Koval’skij, Ja.: Papy i papstvo (Moskva 1991) S. 14-15. 

14. Tabayua a. O. S. 180.



64 

4x 

Einwilligung zur Teilnahme am Kreuzzug, und erteilt ihnen am Ende den apostoli- 
sthen Segen. Dieses Schreiben kommentiert M. TamaraöSvili folgendermaßen: »Der 
Fapst ist, wie aus seinen Worten zu erkennen ist, erfreut über die Gläubigkeit der Ge- 
crgier, er erlegt ihnen nichts anderes auf, als tapfer zu sein und den Glauben so zu 
verteidigen, wie sie es bisher getan haben. Wäre die Einheit zweifelhaft gewesen, so 
hätte er ihnen zugeredet, um Vereinigung ersucht und nicht den apostolischen Segen 
und die Vergebung der Sünden erteilt.«'* Wir folgern daraus im Gegenteil: Wenn die 
Georgier mit Rom vereinigt gewesen wären, so hätte die Ehrerbietung gegenüber der 
rämischen Kirche nicht die besondere Freude von Honorius III. hervorgerufen. Ge- 

nde wegen der »zweifelhaften Einheit« kommt es zu dieser Reaktion des Papstes. In 
dem Schreiben teilt Honorius III. Rusudan überdies das Datum und den Ort des Ein- 
greifens in den Kreuzzug mit. Das war die eigentliche Bestimmung des Briefes; die 
Rede von einer Kirchenvereinigung wäre in diesem Zusammenhang völlig unange- 
btracht gewesen. Den apostolischen Segen und die Vergebung der Sünden aber ver- 
sprachen Roms Päpste allen, die sich an den von ihnen initiierten Kreuzzügen betei- 

hgten. 

Von den Briefen aus der Zeit der angeblichen Einheit der georgischen und der rö- 

mischen Kirche nennt M. Tamarasvili noch ein Schreiben des Papstes Gregor IX. an 

die georgische Königin, den er in das Jahr 1233 datiert. Aus dem Brief ist ersichtlich, 

daß Gregor IX. von einem Missionar namens Jakob de Rusani oder Jakob von Rogsa- 
ni Nachrichten über Georgien erhalten hat. Der Papst lobt die Gastfreundschaft der 
Königin und die würdige Aufnahme der Mönche und fügt hinzu: »Wie wir glauben, 
so vernimm und beachte, daß die katholische Kirche den, der heute die Patres vor un- 

gerechtfertigten Beleidigungen der Häretiker schützt, mit noch strahlenderer Schön- 
heit und wunderbarerem Wirken bedenken wird.«!® Die Königin hatte also die ka- 
tholischen Missionare vor ungerechtfertigten Verunglimpfungen geschützt und sollte 
es auch fortan tun. Wäre Georgien ein »katholisches« Land gewesen, so hätte man die 
Missionare, die ausgesandt waren, um Andersgläubige zu taufen, zwar ehrenvoll emp- 
fangen, aber sie hätten keines Schutzes bedurft. Anders lautet M. Tamaraö$vilis Kom- 
mentar: »In jenen Zeiten bedeutete das Aussenden von Missionaren in unser Land 
zweifellos nicht, daß Georgien die Einheit mit Rom aufgegeben hätte, weil diese Mis- 
sionare zu dieser Zeit hier sein konnten, nicht um die Georgier, sondern um Ungläu- 
bige und verschiedene Häretiker zu bekehren. Auch der Brief selbst deutet genügend 
auf diesen Umstand hin.«!? Jedoch zu behaupten, die Missionare seien nicht nach Ge- 

orgien gekommen, um Georgier zu bekehren, ist unmöglich. Dafür besitzen wir kei- 
nen Beweis. Der Umstand, daß hier katholische Mönche wirkten und der römische 
Papst die Herrscherin des Landes aufrief, sie zu schützen und vor Verunglimpfungen 
zu bewahren, deutet vielmehr genau auf das Gegenteil hin. Unseres Erachtens ist aus 
diesem Brief Gregors IX. also zu ersehen, daß die georgische Kirche damals längst 
von Rom getrennt war. 
Es erscheint sinnvoll, die Frage der Kirchentrennung auch noch anhand von Wer- 

ken des georgischen hagiographischen Schrifttums aus der Zeit nach dem Schisma von' 

15. Tamaraövili a.O. S. 11. 

16. Tabayua a. O. S. 185. 

17. Tamarasövili a. O. S. 13. 

18. Giorgi Mceire: Giorgi Mtacmidelis cxovreba, in: Kartuli mcerloba, Bd.2 (Tbilisi 1987).



65 

1054 zu untersuchen. Hierbei verdient Giorgi Mcires Werk »Leben und Wirken unse- 
res heiligen und seligen Vaters Giorgi Mtacmideli« besondere Beachtung.!® Die Ar- 
beit wurde in den Jahren 1066-1068 verfaßt. Sie enthält reiches Material über das 

Athog-Klaster der Georgier pnd ihren, Abt, Gjogegi, Mtagmideli, der „‚eipe,besanderg 
Rolile im Leben des Klosters spielte. Ein Kapitel in diesem Buch findet die besonde- 
re Aufmerksamkeit M. Tamaraövilis. Er schreibt: »Den von uns formulierten Gedan- 
ken, daß sich die georgische Kirche von der römischen nicht zu ein und derselben Zeit 
trennte, d.h., (nicht) im Jahre 1054, wie das die griechische Kirche tat, bekräftigt recht 
gut die Antwort des hochgebildeten georgischen Mönchs, des .hl. Giorgi Mtacmideli, 
an den Kaiser von Byzanz Konstantinos Dukas.« Und er fährt fort: »Als der heilige 
Giorgi, ven Georgiens König (Bagrat IV.) gesandt, zum Kaiser kam, empfingen ihn 
dort auch vornehme Persönlichkeiten aus Rom und Armenien. Da der Kaiser Gior- 
gis große Lauterkeit und seine hohe Weisheit kannte, fragte er ihn nebenbei, was es 
für einen Grund gebe, daß die Römer den Gottesdienst mit ungesäuertem Brot fei- 
ern, wir dagegen mit Brot aus Sauerteig. Der heilige Giorgi antwortete: »Da unter den 

Griechen viel Häresie aufkam und sie häufig (vom wahren Glauben) abfielen, berie- 
fen tiefgläubige Könige wie Euresgleichen heilige Synoden ein und erforschten ein- 
gehend das Wesen und die leibliche Erscheinung von Christus, unserem Gott, und von 

seinem göttlichen Leib und legten fest, Teig als Leib Christi zu nehmen, aber Brot- 
teig für den Geist gegen die Häresie des gottlosen Apollonaris, der Christi göttlichen 
Leib als unbeseelt und ohne Geist bezeichnet hatte, dieser dumme und geistlose 

Mensch. Und in den Wein mischen wir Wasser als Symbol, wie Johannes Chrysosto- 
mos sagt — dies ist die Erklärung und der Grund für diese Sachen. Seit aber die Römer 
Gott erkannt hatten, fielen sie nie von ihm ab, und auch Häresie ist niemals von ihnen 

ausgegangen; und so wie damals das Oberhaupt der Jünger, Petrus, ein unblutiges 
Opfer dargebracht hat und wie es der Herr selbst den Jüngern beim Abendmahl gab, 
so führen sie es aus, und es ist keinerlei Spaltung unter ihnen, sondern sie glauben den 
wahren Glauben.« Die römischen Fürsten freuten sich sehr, weil auch zu anderer Zeit 

deswegen Streit zwischen ihnen war und sie aus Unwissenheit ihrem König nicht ant- 
worten konnten, und sie sprachen zu dem Heiligen (Giorgi): »Wir bringen dich zum 
heiligen Papst.<«!?20 
Untersuchen wir diesen Fall genauer. Im »Leben des Giorgi Mtacmideli<« wird vom 

Konflikt zwischen den Griechen und den Georgiern berichtet, der sich um das Athos- 
Kloster der Iberer zutrug. Schon in der Amtszeit des Abtes Giorgi I. Varazvace von 
1019-1029 begannen diese Unstimmigkeiten. Die Griechen wollten sich das Kloster 
aneignen. Doch die Georgier konnten den Angriff abwehren. Damit nun künftigen 
Generationen ein Dokument über das unstrittige Recht der Georgier auf das Athos- 
Kloster zur Verfügung stand, stellte man zur Zeit des Abtes Svimeon (1041-1042) ein 
Gedenkbuch mit einer kurzen Geschichte des Klosters zusammen. Dort heißt es: »In 
besonders schwieriger Situation befanden sich die Georgier vom Schwarzen Berg unter 
dem Patriarchen Theodosios. Die Griechen fragten ihn: »Wissen die Georgier nicht, 
was sie reden und welches ihr Glaube ist?<« Der Patriarch fragte verwundert: »Wie soll- 
te es denkbar sein, daß die Georgier keine Rechtgläubigen wären?« Die Griechen er- 

19. Tamarasvili a. O. S. 22-23. 

20. Siehe auch Tarxni&vili, M.: Una sancta gagopamde, in: Tarxniövili, M.: Cerilebi (Tbilisi 1994) 

S. 63.



66 

klärten, sie wüßten nicht, ob sie wirklich Georgier wären oder Armenier, aber eines 

sei klar: »Ihr Priester darf in unserem Kloster nicht den Gottesdienst halten.<«« Daraus 
folgt: Wäre die georgische Kirche mit der römischen Kirche vereint gewesen, hätte 
der Patriarch Theodosios nicht fragen müssen: Sind die Georgier denn keine Recht- 
gläubigen? Dann hätte daran kein Zweifel bestanden. Doch auf diese Frage gingen 
die Griechen gar nicht ein. Sie beschuldigten die Georgier einfach der Häresie. Der 
Patriarch ging nun daran, die Sache zu untersuchen. Dazu brauchte er von seiten der 
Georgier eine Persönlichkeit, die zugleich ein guter Kenner der griechischen Sprache 
und des griechischen Schrifttums war. Die Griechen benannten Giorgi Mtacmideli. 
Der Patriarch fragte ihn: Du bist zwar »georgischer Abstammung«, aber »in allem an- 
deren und in der Bildung bist du ganz ein Grieche«; deshalb bitte ich dich, mir zu ant- 
worten: »Gibt es einen Fehler in ihrem Glauben? Oder gibt es einen Unterschied zwi- 
schen ihnen und uns...?« Giorgi gab seine oben zitierte erschöpfende Auskunft. Der 
Patriarch gelangte zu der Überzeugung, daß die Georgier den »rechten Glauben« be- 
säßen. Deshalb verfluchte er die >»untauglichen Männer«, die schlecht über die Geor- 

gier geredet hatten, und unterwarf sie dem Kirchengesetz. Giorgi dagegen überhäuf- 
te er »mit Lob und Annehmlichkeiten«.?! 
Im Jahre 1057 flammte der Kampf zwischen den byzantinischen Mönchen des 

Schwarzen Berges und den Georgiern noch einmal auf. Der Anlaß waren dieses Mal 
die Unabhängigkeit der georgischen Kirche und das Recht auf Autokephalie. Das Pa- 
triarchat von Antiochia wollte sich die georgische Kirche unterwerfen. Giorgi Mtac- 
mideli erklärte dem Patriarchen jedoch, daß die georgische Kirche das Recht der Un- 
abhängigkeit besitze: »Die Georgier haben niemals zur Häresie geneigt, und vergeßt 

nicht, daß es eine Zeit gab, in der in ganz Griechenland keine Rechtgläubigkeit zu fin- 
den war und als Heimstatt der Orthodoxie nur das Katholikat von Kartli galt«. So ver- 

teidigte er die Autokephalie und damit die Orthodoxie der georgischen Kirche.?? 
Zur Beantwortung unserer Frage mag schließlich noch ein Vergleich der georgischen 

Klostersatzungen mit den Satzungen der römisch-katholischen Klöster dienen. Die ge- 
samte orthodoxe Welt besitzt im wesentlichen eine gemeinsame Klosterregel, ebenso 

wie die Art des Gottesdienstes und Betens allen orthodoxen Kirchen gemeinsam ist, 
auch wenn sich die äußere Form des mönchischen Lebens in der östlichen Christen- 
heit in vierfacher Weise unterscheidet: es gibt Eremiten und Skitendörfer sowie idio- 
rhythmische und koinobitische Klostergemeinschaften. 
Was wissen wir aber konkret über georgische Klostersatzungen? Leider nicht sehr 

viel. Von den erhalten gebliebenen Satzungen liegt die des Petriconi-Klosters voll- 
ständig vor; sie wurde im Jahre 1083 von dem georgischen Feldhern Grigol Bakuria- 
nis Ze für dieses in Bulgarien gegründete Kloster geschaffen.?® Der Text informiert 
zuerst über die Gründung des Klosters, die Persönlichkeit des Gründers, dann über 
die Regeln des Verhaltens im Kloster; darüber hinaus enthält sie Material über die 

sozialen Beziehungen und über die wirtschaftliche Lage des Klosters. Ebenso in- 
haltsreich ist die Satzung des Klosters Vahanis Kvabni, die von dem Eristavt-Eristavi 

21. Giorgi Mcire a. O. S. 101-103. 

22. Ebenda S. 103. 

23. Sanize, A.: Kartvelta monasteri bulgaret&i (Tbilisi 1971). 

24. Vahanis kvabta gangeba (XIII s.), gamocemuli L. Musxeli&vilis mier (Tbilisi 1939). 

25. Kakabaze, S.: Cerilebi da masalebi sakartvelos istoriisatvis, Bd.1 (Tpilisi 1914) S. 71—73.



67 

Mxargrzeli von Tmogvi stammt.?* Erhalten geblieben ist auch die in den Jahren 
1191-1212 abgefaßte Satzung eines unbekannten Klosters, die S.Kakabaze veröffent- 
licht hat.*” Neben diesen wenigen Dokumenten lassen sich aber auch aus der georgi- 
schemrHeagiographkie Nachrtiehterrüber die Satzımgen’der Klöster erMebern. J0 wird 2. B. 
im »Leben des Iovane und des Eptwime« von Giorgi Mtacmideli aus dem Athos-Klo- 
ster der Iberer berichtet?®; ebenso ist in dem schon genannten Werk über das Leben 

des Giorgi Mtacmideli von Giorgi Mcire die Rede von den Ordnungen in den Klö- 
stern auf dem Athos, in Xaxuli und auf dem Schwarzen Berg.?’ Giorgi Mer&ules »Leben 
des Grigol Xanzteli« behandelt die Satzung des Klosters Xanzta.? Informationen über 
das Kloster Siomyvime liefert schließlich das Vermächtnis des Königs Davit Ay- 
maßenebeli.?? 
Vergleicht man alle diese Texte, so ergibt sich zweierlei: Die georgischen klösterli- 

chen Satzungen ähneln sich in ihrem Aufbau und ihrem Inhalt; und sie wiederholen 

das griechische Modell trotz einiger Besonderheiten. Überall werden der soziale, öko- 
nomische und rechtliche Status, die Anzahl der im Kloster wirkenden und dienenden 

Personen, deren Rechte und Pflichten, die Kosten der der Brüderschaft gehörenden 

Kleidung, das Quantum der Essensrationen, die Meßordnung und die Ordnung für 
die Gedenkmessen der Stifter beschrieben. Alle Satzungen verbieten das Privatei- 
gentum. Verstöße gegen die Ordnung und den Gehorsam, das Einlassen von Frauen 

und von bartlosen jungen Männern, das Verlassen des Klosters ohne den Segen des 

Abts u.a. werden streng bestraft. 
Betrachten wir dagegen die römisch-katholischen Klöster. Das 12.-13. Jh. ist die Blü- 

tezeit der Reformorden in Westeuropa. Sie alle entwickeln ihren gemeinsamen Ur- 
sprung, die Regel Benedikts von Nursia (6.Jh.) und deren Überarbeitung durch Be- 
nedikt von Aniane (9.Jh.) weiter. Wichtig werden dabei, unbeschadet der einheitli- 
chen geistlichen Strukturen, vor allem die unterschiedliche Organisation der Konvente 
und die verschiedenen »weltlichen« Tätigkeiten. Neben der Kultivierung von Neuland 
oder den Anfängen industrieller Produktion (Zisterzienser, Prämonstratenser) sind 
der diakonische Dienst (Johanniter u.a.) oder die wissenschaftliche, v.a. theologische 
Arbeit (Dominikaner, Franziskaner) Beispiele solcher speziellen Zielsetzungen. Auch 
gab es in Westeuropa Nonnenklöster, die sich hauptsächlich der schulischen Bildung 
von Kindern und Jugendlichen sowie der handwerklichen Ausbildung von Frauen wid- 
meten, eine Tätigkeit, die in den orthodoxen Frauenklöstern undenkbar war. Dane- 

ben aber bestanden Orden mit eindeutig meditativen Lebensformen wie z.B. die Kar- 
täuser. Kurzum, das römisch-katholische Klosterleben wies nach der Kirchenspaltung 
von 1054 eine Fülle an Differenzierung auf, die es im Osten so nicht gab. 
Abschließend sei aus der Satzung des georgischen Stifters.des Petriconi-Klosters im 

Rhodopengebirge zitiert. Er begründet sein Werk im ersten Kapitel mit den Worten, 
»weil es wirklich notwendig und richtig ist für alle rechtgläubigen Christen«. Und wei- 

26. Giorgi Mtacmideli: Cxovrebaj iovanesi da eptvimesi, in: 3veli kartuli agiograpiuli literaturis zeg- 

lebi, Bd. 2 (Tbilisi 1967) S. 15. 

27. Giorgi Meire a. O. 

28. Giorgi Mer&ule: Cxovrebaj grigol xangztelisaj, in: 3veli kartuli agiograpiuli literaturis zeglebi, Bd. 1 

(Tbilisi 1963). 

29. Anderzi davit mepisa myvimisadmi, in: Kartuli istoriuli sabutebis korpusi, Bd. 1 (Tbilisi 1984) 

S. 52-59. 

30. Laviss E., Rambo A.: Vseob8&&aja istorija, Bd. II (Moskva 1897) S. 228.



68 

ter: »Ich, Grigol [...] war von Kindheit an bis ins Alter unnütz und bar jeglicher guter 
Tat, und doch wurde ich würdig des wahren und rechtgläubigen Bekenntnisses der 
Georgier.«30 

Auf der Grundlage georgischer historischer Dokumente, brieflichen Materials, ha- 
giographischer Werke und einiger Klostersatzungen gelangen wir so zu dem Schluß, 
daß sich die georgische Kirche von der römisch-katholischen offensichtlich mit dem 
Schisma von 1054 trennte, daß also Georgien stets ein orthodoxes Land war und blieb, 

unbeschadet anderer chrisilicher Kirchen oder auch anderer Religionen, die in ihm 
eine gastfreundliche Heimat fanden. 

Andreas Groß 

Mission und Endzeiterwartung in Katharinenfeld 

In den Jahren 1817/18 gelangten ungefähr 500 deutsche Aussiedler nach Georgien. 
Dort gründeten sie die Kolonien Neu-Tiflis, Alexandersdorf, Marienfeld, Elisabeth- 

thal, Petersdorf, Annenfeld, Helenendorf und Katharinenfeld.! Die Mehrheit der Aus- 

siedler stammte aus dem Königreich Württemberg. Der Grund für ihre Auswande- 
rung war nicht allein in ihrer wirtschaftlichen Notlage zu suchen. Es waren vor allem 
religiöse Erwartungen und Hoffnungen, die die Kolonisten zur Auswanderung ver- 
anlaßten: Der bekannte Volksschriftsteller Johann Heinrich Jung-Stilling (1740-1817) 
erwähnte in seinen Schriften mehrmals einen »Bergungsort«, an dem sich die aus- 
erwählten Gläubigen sammeln sollten, um sich auf die Wiederkunft Christi vorzube- 
reiten. Er knüpfte dabei an die Prophezeiungen von Johann Albrecht Bengel an, der 
den Beginn der Endzeit für das Jahr 1836 berechnet hatte. Der Bergungsort sollte im 
Gebiet zwischen dem Schwarzen und dem Kaspischen Meer, in der Nähe des Berges 
Ararat, gelegen sein. Ein entscheidener Faktor für diese Lokalisation war die Tatsa- 
che, daß Georgien seit dem Jahr 1801 unter russische Herrschaft geraten war. Durch 
seine Verbindung zur Mystik und zur Erweckungsbewegung wurde der russische Zar 
Alexander I. in Württemberg als ein wahrhaft christlicher Herrscher und als der neue 
»König David« angesehen und verehrt. Einigen Aussiedlern galt er sogar als ein »äch- 

.1. Weiterführende Literaturangaben zu diesem Thema bei Groß: Missionare und Kolonisten: Die 

Basler und die Hermannsburger Mission in Georgien - am Beispiel der Kolonie Katharinenfeld 
1818-1870, Studien zur Orientalischen Kirchengeschichte Bd.6 (Hamburg 1998). Ein wichtiger 

Teil dieses Buches befaßt sich mit den Planungen, der Durchführung und dem Scheitern einer 

»Mohammedanermission«, ausgehend von den deutschen Kolonien Georgiens. Eine solche Mis- 
sion wurde schließlich im Jahr 1869 durch den Hermannsburger Missionar Eduard Freiherr von 

Schlotheim begonnen.


	page00061.pdf (p.61)
	page00062.pdf (p.62)
	page00063.pdf (p.63)
	page00064.pdf (p.64)
	page00065.pdf (p.65)
	page00066.pdf (p.66)
	page00067.pdf (p.67)
	page00068.pdf (p.68)

