
GESCHICHTE 

Moshe Gammer 

Kollektives Gedächtnis und Politik: Anmerkungen zu einigen konkurrie- 
renden geschichtlichen Narrativen im Kaukasus und in Rußland 

Das sowjetische Erbe 

Die Auflösung der Sowjetunion im Jahre 1991 hinterließ in vielen Bereichen ein Va- 
kuum. Einer davon war der Bereich der kollektiven Identität. Die sowjetische Natio- 
nalitätenpolitik stand in einer widersprüchlichen Situation zwischen einerseits dem 
Nationsbildungsprozeß der verschiedenen Völker der UdSSR und andererseits dem 
»sowjetischen Patriotismus« und dem »proletarischen Internationalismus«, so daß kein 
einziger der Bestandteile der ehemaligen Sowjetunion seine nationale Konsolidierung 
wirklich vollenden konnte. Auf diese Weise haben die rasanten Veränderungen den 
dringenden Bedarf an Wiederherstellung früherer bzw. Schaffung neuer Identitäten 

hervorgerufen. Dieser Bedarf ist in sämtlichen Bestandteilen der ehemaligen Sowjet- 
union spürbar - sowohl in den 15 ehemaligen Unionsrepubliken, die zu unabhängigen 
Staaten wurden, als auch in den »kleineren« autonomen Einheiten, die innerhalb der 

Russischen Föderation verblieben.! 
Eine solche Rekonstruktion von Identität oder auch die Konstruktion einer neuen 

Identität setzt eine Umbildung des kollektiven Gedächtnisses bzw. ein Neuschreiben 
der Geschichte voraus. In vielen Fällen ist eins der wichtigsten Elemente des kollek- 
tiven Gedächtnisses und damit auch der kollektiven Identität der Kampf gegen die 
russische Eroberung. Die Anführer dieser Kämpfe - »Nationalhelden« und schon lange 

]1. Die UdSSR war offiziell eine Föderation mit Dutzenden von Einheiten, die in verschiedenen 
Ebenen von Autonomie organisiert waren: Am höchsten standen die 15 sozialistischen Sowjet- 
republiken (SSR), die nach allen sowjetischen Verfassungen als souveräne Staaten anerkannt 

wurden und sich freiwillig der UdSSR anschlossen. Sie hatten das Recht, jederzeit aus der Union 
auszuscheren. Als die UdSSR aufhörte zu existieren, wurden diese Republiken automatisch zu 

unabhängigen Staaten. (Der sowjetische Begriff von Souveränität unterscheidet sich vom west- 
lichen Begriff, was im Zuge der Auflösung der UdSSR für etwas Verwirrung sorgte). Die übri- 

gen vier Ebenen - Autonome Sozialistische Sowjetrepublik (ASSR), Provinzen (oblasti), Bezir« 

ke und Unterbezirke — genossen unterschiedliche Grade von Autonomie innerhalb einer be{ 
stimmten SSR, von der sie ein integraler Bestandteil waren, ohne Recht auf Sezession. Dies 

fühlten sich innerhalb der Russischen Föderation in einigen Fällen wie »in der Falle« und habe 

entweder ihren Wunsch nach Unabhängigkeit angedeutet - wie etwa Tatarstan und die Repu 
blik Chakass — oder sich einseitig für unabhängig erklärt.



21 

Mittelpunkte solcher Identitäten — sind jetzt Gegenstand neuer geschichtlicher Nar- 
rative geworden, die von unterschiedlichen politischen Akteuren mit unterschiedli- 

cher Zielsetzung und Programmatik komstruiert undverbreitet werden. Der »Natio- 
nalheld« Tschetscheniens und Daghestans ist Schamil (1797-1871) — der berühmteste 
und erfolgreichste der drei Imame des vom Naqsbandı-Orden angeführten dreißig- 

jährigen Widerstandes gegen die russischen Eroberungen.? 
Als vollberechtigter ‘alim und ordinierter Scheich des Naq$bandı-Halidi-Ordens lei- 

tete Schamil 25 Jahre lang (1834-1859) den Widerstandskampf. Während dieser Jahre 
baute er eine reguläre Armee auf, errichtete und entwickelte er ein Staatswesen, ver- 
einigte er zum ersten Mal in ihrer Geschichte eine Vielzahl stammesähnlicher Ge- 
meinschaften und brachte ihnen bei, ständiger Teil einer »regulären« Staatsgemein- 
schaft zu sein, und - was möglicherweise als seine größte Errungenschaft gelten kann 
- vollendete er die Islamisierung Tschetscheniens und führte dieses Land sowie Daghe- 
stan hin zum Süfismus.* 
Schamil war schon zu Lebzeiten eine sagenhafte Heldenfigur sowohl für seine Lands- 

leute als auch für die Russen.‘ Es war jedoch die sowjetische Historiographie, die Scha- 
mils Ruhm weit über die Grenzen des Kaukasus hinaus verbreitete. Für die marxisti- 
schen Historiker, die in den 20er Jahren maßgeblich waren, war Schamil ein »fort- 
schrittlicher« Held und Führer einer »nationalen Befreiungsbewegung« gegen den 
zaristischen Imperialismus und Kolonialismus. Diese Beschreibung war jedoch nicht 
im Interesse des Regimes. In der Tat versuchten die sowjetischen Behörden stets, diese 
Angelegenheit klein zu halten. Die Sache wurde aber weiter verkompliziert, als 1950 
Schamil zum »reaktionären«, »volksfeindlichen«, »türkischen (d.h. osmanischen) und 

englischen Verräter« erklärt wurde. Im Zuge eines Versuchs, Schamil zu »rehabilitie- 

ren«, sowie einer lebhaften öffentlichen Debatte wurde den sowjetischen Historikern 

1956 eine offizielle Kompromißformel aufgezwungen. Danach war Schamil zunächst 
der Führer einer »fortschrittlichen«, »populären«, antikolonialistischen und »nationa- 
len« Befreiungsbewegung, aber später hätten »volksfeindliche«, feudale und geistli- 
che Elemente in ihr die Oberhand gewonnen und sie in eine reaktionäre Bewegung 
umgewandelt. Diese Formel blieb bis zur Auflösung der Sowjetunion gültig, und die 
sowjetischen Behörden versuchten die meiste Zeit, diese Angelegenheit totzuschwei- 
gen.> 
Angesichts dieser Geschichte ist es kaum verwunderlich, daß Schamil bei den Daghe- 

stanern und Tschetschenen zum Nationalhelden schlechthin geworden ist. Seit dem 

2. Vgl. dazu Moshe Gammer: Muslim Resistance to the Tsar. Shamil and the Conquest of Chech- 

nia and Daghestan. London: Frank Cass, 1994 (zweite Auflage erscheint in Kürze). 

3. Siehe auch unten. Über die Rolle der Süfi-Orden, vgl. Anna Zelkina: In Quest of God and Free- 

dom. The Sufi response to the Russian Advances in the North Caucasus (Chechnya and Daghe- 

L stan), London: C. Hurst (im Druck). 

Bei späteren Aufständen versuchten Tschetschenen und Daghestaner, Schamils Imamat wie- 

derzuerrichten, und beriefen sogar seine Nachkommen als Führer. 1877-78 war es Schamils Sohn 
Ghazi Muhammad, 1920 sein Enkel Sait (Sa'id). Die russische Historiographie interessierte sich 
in erster Linie dafür, wern das größte Verdienst um den Endsieg zukommen soll. Sie versäumte 

es aber niemals, Schamil als »genialen Feldherrn« und große Persönlichkeit darzustellen. Es sieht 
so aus, daß das russische Establishment jetzt allmählich anfängt zu verstehen, was heutige poli- 

tische Führer längst gelernt haben: nämlich, daß der Sieg um so größer ist, je größer der Geg- 

ner ist. 

5. Vgl. Moshe Gammer: Shamil in Soviet Historiography, in Middle Eastern Studies, Bd. 28, Nr. 4 

(Oktober 1992), S. 729-777.



22 

Zerfall der Sowjetunion wird er von unterschiedlichen Lagern für ihre jeweiligen po- 

litischen Ziele verwendet. Jedes von ihnen wirft auf Schamil ein unterschiedliches Licht 
und schreibt ihm ein Vermächtnis zu, das im logischen Zusammenhang mit seinen ei- 
genen Zielen und Vorstellungen steht. Im Augenblick konkurrieren drei historische 
Narrative um die Vorherrschaft bei der Rekonstruktion der nationalen Identität von 
Tschetschenen, Daghestanern und anderen Kaukasusvölkern sowie Russen. Vier an- 
dere Narrative deuten sıch, wenigstens poientiell, im Hintergrund an. Alle sind sic auf 
irgendeine Art und Weise Reaktionen auf das sowjetische Narrativ. 

Das daghestanisch-awarische Narrativ 

Die Daghestanische Autonome Sozialistische Sowjetrepublik (ASSR) wurde inner- 

halb der Russischen Sozialistischen Föderativen Sowjetrepublik (RSFSR) als multi- 
ethnische Einheit gegründet. Mehr als dreißig Sprachen werden ım historischen »Ber- 

gland« gesprochen.® Diese Sprachen variieren in ihren Sprecherzahlen von ein paar 
hundert Personen, die im gleichen Dorf wohnen, bis zu mehreren hunderttausend. Die 

sowjetischen Behörden faßten alle diese Gruppen in 11 offizıell anerkannten Natio- 

nalitäten zusammen. Stalin glhiederte das benachbarte Flachland mit seiner russischen 

und türkischen Bevölkerung an Daghestan an. Die Junge Republik erhielt auf diese 
Weise vier weitere Nationalitäten. Die Anstrengungen, getrennte Nationalidentitäten 
zu bilden, waren trotz gegenteiligen Bestrebungen zur Bildung einer gesamtdaghe- 
stanischen Identität recht erfolgreich. Diese Tatsache trug dazu bei, nationale Anta- 
gonismen zu schüren. Andere, von den sowjetischen Behörden im Laufe von 70 Jah- 
ren getroffene Maßnahmen - insbesondere die (gelegentlich erzwungene, in allen Fäl- 
len jedoch geförderte) Umsiedlung aus dem Berg- ins Flachland sowie die Folgen der 
»Deportation« und späteren »Rehabilitierung« der daghestanischen Tschetschenen’ — 
verschärften die Lage zusätzlich und verwandelten Daghestan in ein Labyrinth von 
miteinander verflochtenen nationalen, wirtschaftlichen und sozialen Rivalitäten und 
Konflikten.® 
Was immer die sowjetische Position gewesen sein mag, Schamil ist in Daghestan stets 

ein Nationalheld gewesen, und daghestanische Historiker haben mit der Unterstüt- 

zung der lokalen Partei immer wieder versucht, ihn zu »rehabilitieren«. Es überrascht 
deshalb nicht, daß in den Spätachtzigern, als Gorbartschows Bemühungen um glas- 
nost und perestroika die Peripherie erreichten, die Daghestaner die Gelegenheit nutz- 
ten, um Schamil vollständig zu rehabilitieren. 1990 wurde die »geistige Rückkehr«? 
des Imams durch die Gründung einer Schamilstiftung (fond imeni Schamilja) an der 
(damaligen) daghestanischen Filiale der Akademie der Wissenschaften der UdSSR 
untermauert. Diese Stiftung unternahm riesige Anstrengungen, um Schamil im kol- 
lektiven Gedächtnis Daghestans wieder zu etablieren, indem sie akademische sowie 
populäre Werke über den Imam in russischer und in awarischer Sprache veröffent- 

6. »Bergland« ist eine wörtliche Übersetzung des Namens Daghestan (dagh ist türkisch für »Berg« 

und -sfan ist ein persisches Suffix zur Bildung von Ländernamen). Das historische »Bergland« 

besteht eigentlich nur aus der südlichen, bergigen Hälfte der heutigen Republik Daghestan. 

7. vgl. unten Anmerkung 20. 

8. Zur aktuellen Lage in Daghestan vgl. Egbert Wesselink: The Russian Federation: Daghestan, 
London 1995; Clem McCartney: Daghestan: A Situation Assessment Report, London 1996. 

9. Robert Chenciner: Daghestan, Tradition and Survival, London - New York 1997, S. 17.



23 

lichte und Filme, Lieder, Festivale und andere, dem Imam gewidmete Aktivitäten fi- 

nanziell unterstützte. Im selben Jahr - 1990 —- kam dann Schamils endgültige offiziel- 
le Anerkenpupg!* in Daghestan, als eine vorkurzer.Zeit gegründete Siedlung bei einer 
offiziellen Zeremonie den Namen Schamilkala erhielt.!! 
Die Aktivitäten der Stiftung in awarischer Sprache sind nicht so erstaunlich, wie sie 

auf den ersten Blick erscheinen mögen. Für die Awaren — die führende Volksgruppe 
seit der Republiksgründung - war Schamil immer ihr eigener Nationalheld. Schließ- 
lich war der Imam selbst ein Aware (so wie seine beiden Vorgänger). Diese Tatsache 
fügte der Nationalidentität sowie dem kollektiven Gedächtnis der Awaren ein wich- 
tiges Element hinzu. Sie legitimierte auch die Vormachtstellung der Awaren in der 
Republik, indem sie ihr eine historische Dimension verlieh.'? Das historische Narra- 
tiv der Daghestaner wurde also hauptsächlich von der awarischen Elite sowie von der 
Hauptströmung der awarischen Nationalbewegung entwickelt. Nach dem Zerfall der 

UdSSR wurde das daghestanisch-awarische Narrativ vom Establishment angenom- 
men, das weitgehend mit der awarischen Elite übereinstimmt. 

Dieses Narrativ hat niemals den Kampf an sich in den Vordergrund gestellt, sondern 

konzentrierte sich mehr auf Schamil. Der Imam wird als Nationalheld, mächtiger Herr- 
scher, begabter General und vollkommener Staatsmann beschrieben. Sein größtes Ver- 
dienst jedoch ist, wie der daghestanische Nationaldichter (der in Awarisch schrieb) 
formulierte, »das Schmieden eines vereinigten Daghestans«.!? Dies ist sowohl für die 
awarischen Nationalisten als auch für das Establishment besonders wichtig angesichts 
zentrifugaler Tendenzen gewisser Nationalbewegungen innerhalb Daghestans, die auf 
eine Abspaltung von der Republik abzielen. So kommt Schamil als Staatsgründer und 
Führer eines vereinigten Daghestans eine wichtige Rolle zu.!* Dementsprechend wer- 
den große Anstrengungen unternommen, die Teilnahme aller daghestanischen Na- 
tionalitäten am Kampf Schamils hervorzuheben.!® 

10. S, 19 

11. Das daghestlanische Establishment war in Wirklichkeit nicht so sehr von Schamils Rehabilitie- 

rung begeistert. Die Umbennenung geschah zögerlich und war eine Antwort auf massiven Druck 

der Öffentlichkeit auf die Regierung, die Hauptstadt Macha&kala nach Schamil umzubenennen. 

Die Umbenennung der Siedlung geschah also, um eine Umbenennung Machackalas zu verhin- 
dern. 

12. Es ist deshalb kein Zufall, daß die awarische Nationalfront, die als Reaktion auf andere Fron- 

ten gegründet wurde, nach Schamil benannt wurde. 

13. Hamzatov, Rasul: Moj Dagestan, Moskau 1972, S. 298. 

14. Dies trifft besonders bei den extremen Flügeln der kumükischen und lesgischen Nationalbewe- 
gung zu. 

1S. Bei der ersten Konferenz zur »Rehabilitierung« Schamils im Juni 1989 in Machackala behan- 
delten 23 von insgesamt 103 Vorträgen die Rolle einzelner Nationalitäten in Schamils Bewegung 

’ sowie deren Widerspiegelung in der Folklore, vgl. Institut Istorii SSSR, AN SSSR; Institut Isto- 
rii, Jazyka i Literatury Dagestanskogo Filiala AN SSSR; Dagestanskij Gosudarstvennyj Univer- 

sitet: Narodno-osvoboditel'noe dviZenie gorcev Dagestana i Ce&ni v 20-50ch godach XIX v. Vse- 
sojuznaja nauCnaja konferencija, 20-22 junja 1989 g. Tezisy dokladov i soobSenij, Machackala 

1989. In der neuesten Konferenz (Oktober 1998) in Machackala handelten 3 von 51 Vorträgen 
von der Teilnahme einzelner Nationalitäten an Schamils Bewegung; ein Grundsatzreferat, ge- 

halten von dem führenden Akademiker Daghestans, hatte zum Thema »die Erneuerung der Per- 

sönlichkeit der Bergbewohner und der Eintritt Daghestans in die Moderne als wichtigstes Er- 

gebnis des nationalen Befreiungskrieges« — Institut istorii, archeologii ıi etnografii DNTs RAN; 
Institut Rossijskoj Istorii RAN.: Kavkazskaja vojna. Spornye voprosy i novye podchody. Tezisy 

dokladov meZdunarodnoj nau&noj konferencii, Machackala 1998.



24 

Ein anderes interessantes Merkmal dieses Narrativs ist es, daß — während Schamilks 
Siege mit großem Stolz erwähnt werden - die Erwähnung seiner Feinde taktvoll auf 
ein Minimum beschränkt bzw. gänzlich vermieden wird. Darin zeigt sich, daß sowohl 
das Establishment als auch die Hauptströmung der awarischen Nationalbewegung die 
Ansicht vertreten, Daghestan solle Teil der Russischen Föderation bleiben. Erstens 
ist Daghestan wirtschaftlich und strategisch von Moskau abhängig. Fast niemand in 

Daghestan kanı sich vorstellen, das Land könne überleben, wenn dic Nabelschnur, 

die es mit Rußland verbindet, beschädigt wird. Für alle ist die Verbindung zu Ruß- 

land von entscheidender Bedeutung. Für das ehemals kommunistische Establishment 
ist die Unterstützung durch Moskau überlebensnotwendig. Die awarische National- 
bewegung braucht diese Unterstützung, um einerseits die Integrität der Republik an- 

gesichts separatistischer Bewegungen zu erhalten und um andererseits die Vormacht- 

stellung der Awaren innerhalb der Republik zu gewährleisten. Daher kommt die Be- 

reitschaft, 1997 ein neues Narrativ anzunehmen und es in das eigene Narrativ zu 

integrieren. 

Das neue offizielle Narrativ 

Die Auflösung der Sowjetunion führte dazu, daß die Historiker keiner Führung mehr 
unterstellt waren und sich frei fühlten, eine große Menge bisher verbotener Fakten 
und Interpretationen zu veröffentlichen. Schamil und das, was in der sowjetischen Ter- 

minologie als »der Kaukasische Krieg« bekannt war, waren keine Ausnahmen. Zahl- 
reiche Bücher und Artikel wurden veröffentlicht, viele davon waren Neuauflagen sel- 

tener oder verbotener Bücher. Dieses Gefühl der Freiheit hörte mit dem Einmarsch 
Rußlands in Tschetschenien 1994 schlagartig auf. Plötzlich wurden alle Themen, die 
die Geschichte des Kaukasus im 18. und im 19. Jh. betreffen, für die Wissenschaft tabu 
(anders als für die Publizistik).! 
Dieses Schweigen wurde im Oktober 1997 gebrochen, als die Zentralregierung der 

Russischen Föderation die Aktivitäten zur Feier des 200jährigen Jubiläums Schamils 
unterstützte und mitveranstaltete. Das Jubiläum wurde mit großem Aufheben in Mos- 
kau, St. Petersburg, Kaluga und anderen Orten der Russischen Föderation (sowie auch 
in anderen Mitgliedsstaaten der GUS) begangen. Diese Veranstaltungen erreichten 
ihren Höhepunkt in Machackala, der Hauptstadt Daghestans. Der Tag wurde zum 
Staatsfeiertag mit einem dichten Programm erklärt: Umzug durch die Stadt mit hi- 
storischen Trachten, Fallschirmspringen am zentralen Platz der Stadt, folkloristische 
Darbietungen; Umbenennungszeremonie der längsten (wenn auch nicht wichtigsten) 
Straße Machatkalas nach Schamil und Erföffnung der neuen Nationalbibliothek, die 
ebenfalls nach Schamil benannt wurde. Es fand darüber hinaus eine feierliche Sitzung 
des Staatsrates Daghestans mit Vertretern aus allen Mitgliedsstaaten der GUS statt; 
ein Schauspiel, geschrieben von einem jungen daghestanischen (awarischen) Drama- 
tiker, feierte zu dieser Gelegenheit Premiere.!7 

16. In einer Reaktion, die an die Periode von 1944 (Deportation der Tschetschenen) bis 1950 (Ver- 

kündung einer neuen offiziellen Stellungnahme zu Schamil) erinnerte, weigerten sich russische 
Historiker, irgendetwas mit dem Thema zu tun haben zu wollen. 1995 konnte eine Prüfungs- 

kommission, die eine Dissertation zum Thema »Tschetschenien während des Kaukasischen Krie- 

ges« begutachten sollte, nicht besetzt werden, nachdem alle potentiellen Kandidaten eine Teil- 

nahme abgelehnt hatten. Der Betreuer dieser Arbeiten mußte auf die Mitarbeit westlicher Hi- 
storiker zugreifen, damit die Arbeit von der Universität in Moskau angenommen werden konnte,



25 

Moskau handelte nach dem Motto »Wenn du sie nicht besiegen kannst, schließ dich 
ihnen an!« und adoptierte Schamil in das Pantheon russischer Nationalhelden. Ein 
neues-offiekes Namrativ-waurde-gebildet und vor der Behörden verbreitet.- Dieses 
neue Narrativ beruht auf dem daghestanisch-awarischen. Es ist ihm in der Tat sehr 
ähnlich, mit einem einzigen Unterschied: es betont nachdrücklich die Tätigkeit Scha- 

mils in der Zeit nach 1859, als er — gemäß dem neuen Narrativ - die Versöhnung mit 
dem ehemaligen Feind suchte, ein Bewunderer Rußlands und seiner Kultur wurde 
und seine Nachkommen und alle künftigen daghestanischen Generationen (und somit 

auch die Tschetschenen) aufforderte, in ewiger Freundschaft und Einheit mit dem rus- 
sischen Volk zu leben. Dies war das Hauptthema aller offiziellen Feierlichkeiten im 
Oktober 1997. Für Moskau ist die Zielsetzung dieses neuen Narrativs klar: das ruß- 
landfeindliche Vermächtnis des Imams zu entschärfen und dessen Gebrauch in ande- 
ren Narrativen - vor allem im tschetschenischen - entgegenzuwirken. 
Das neue Narrativ wurde jedoch auch vom daghestanischen Establishment sowie von 

der Hauptströmung der awarischen Nationalbewegung (die es mit dem eigenen Nar- 

rativ kombinierte) angenommen. Während der offiziellen Feierlichkeiten in Ma- 
chackala zum Beispiel wurde es in Schlagwörten überall in den Straßen, in den An- 

sprachen während der feierlichen Sitzung des Staatsrates sowie in dem oben erwähn- 
ten neuen Schaupiel ständig wiederholt. Es entsteht sogar der Eindruck, daß 
hochstehende daghestanische!® und kaukasische Mitglieder der Zentralregierung maß- 
geblich an der Entscheidung Moskaus beteiligt waren, diesen Kurs einzuschlagen, und 
möglicherweise sogar an der Herausbildung dieses Narrativs mitwirkten. Der Grund 
dafür liegt wohl darin, daß alle übrigen Narrative zu dem Zweck gebildet wurden bzw. 
verwendet werden, marginale Gruppen innerhalb der existierenden Eliten oder auch 
alternative Eliten (wenigstens potentiell) zu legitimieren. Sie stellen deshalb eine re- 
elle Gefahr sowohl für das Establishment als auch für die Hauptströmung der awari- 
schen Nationalbewegung dar.'? 

Das tschetschenische Narrativ 

Die historische Erfahrung der Tschetschenen ist die einer kontinuierlichen Unter- 
drückung durch Rußland und des Widerstandes dagegen. Von Anfang ihrer Herr- 
schaft an versuchten die Russen in einer klassischen Politik des »Teilens und Herr- 
schens«, Tschetschenien von Daghestan abzutrennen. Stalin brachte diesen Prozeß 

zum Abschluß, indem er innerhalb der RSFSR eine Tschetscheno-Inguschische?® 

17. Sapi Kaziev: Samil v Kaluge. 
18. Das am höchsten stehende daghestanische Mitglied der Zentralregierung, der stellvertretende 

Ministerpräsident der Russischen Föderation, Ramazan Abdullatipov, der bekanntlich eine zen- 

trale Rolle bei der Formulierung der russischen Kaukasuspolitik spielt, muß maßgeblich bei der 
Ausarbeitung dieser neuen Herangehensweise gewesen sein. 

19. Wie dramatisch sich die Einstellung des Establishments geändert hat, bezeugt ein Vergleich zwi- 

schen dem 200 jährigen Jubiläum Schamils mit dem des ersten Imams, Ghazı Muhammad 

(1829-1832), im Jahre 1993. Das 200 jährige Jubiläum Ghazi Muhammads in Machackala wurde 
von der Schamil-Stiftung veranstaltet. Nachdem die Behörden das Ereignis nicht verhindern 

konnten, zogen sie vor, es zu ignorieren. 

20. Die Inguschen sind den Tschetschenen sehr nahe verwandt. Viele Tschetschenen betrachten die 
Inguschen in der Tat als Teil ihres eigenen Volkes. Historische Umstände und starke russische 

und sowjetische Beeinflussung schufen bei ihnen eine getrennte ethnische Identität.



26 

ASSR schuf. Außerdem siedelte Stalin in diesem Territorium eine starke russische 
Minderheit an. Dadurch verhinderte er, daß die Tschetschenen eine klare Mehrheit 
bildeten, welche die Vorteile einer Vormachtstellung innerhalb der Republik genießen 
könnte.*! Der Gipfel dieser historischen Erinnerung ist die Massendeportation der 
Tschetschenen im Jahre 1944, die von ihnen als klarer Versuch eines Genozids be- 
trachtet wird.? Dieses Ethos der Unterdrückung und des Widerstandes verschmolz 
die Tschetschenen, die schon zur Zeit der russischen Eroberung eine cigene cihnische 
Gruppe bildeten, zu einer Nation.** 
Es ist deshalb natürlich, daß das Hauptthema beider Bildung einer kollektiven Iden- 

tität und eines kollektiven Gedächtnisses durch die Nationalbewegung und die Behör- 
den in Groznyj seit 1991 das ist, was man offiziell »den dreihundertjährigen Frei- 
heitskrieg gegen Rußland« nennt. Schamil, obwohl selbst kein Tschetschene, ist einer 

der herausragenden Führer und Symbol dieses Widerstandes. Dies wurde im Mai 1992 
deutlich, als die Republik Tschetschenien ihre erste Briefmarkenserie herausagab. 

Imam Schamil war einer der drei darauf abgebildeten Helden.?* Schamils zweihun- 

dertjähriges Jubiläum wurde in Tschetschenien offiziell begangen. Um ihre Eigen- 
ständigkeit zu unterstreichen, feierten die tschetschenischen Behörden das Jubiläum 

jedoch am 21. Juli 1997, während es woanders in der GUS erst im Oktober gefeiert 
wurde. Bei der zentralen Zeremonie im Rahmen dieser Feierlichkeiten weihte Präsi- 

21. Die Republik und ihre autochthone Bevölkerung wurden von Moskau streng kontrolliert. Dies 
belegt die Tatsache, daß bis 1990 der erste Parteisekretär der Republik stets ein Russe war. 
(Diese Vorgehensweise stand in scharfem Widerspruch zur üblichen sowjetischen Politik, nach 

der ein Mitglied der Titularnation stets die örtliche Partei leiten sollte, während die reale Macht 

in den Händen seines russischen Stellvertreters lag, der meistens zugleich örtlicher KGB-Chef 
war). Darüber hinaus verwendete die Republiksführung beträchtliche Ressourcen dafür, die 

Quote der Russen auf einem Niveau zwischen 20 % und 25 % zu halten. Zu diesem Zweck wur- 

den Russen in der Republik bei der Vergabe von Arbeitsstellen, Wohnungen, Löhnen usw. ge- 
genüber Tschetschenen und Inguschen bevorzugl. Die daraus resultierende Arbeitslosigkeit unter 

den Tschetschenen und Inguschen trieb viele von ihnen dazu, zumindest zeitweisc Arbeit in an- 

deren Teilen der UdSSR zu suchen, was den Behörden in keiner Weise mißfiel. 

22. Im Jahre 1944, am Tag der Sowjetischen Armee (d.h. , am 23. Februar), wurden sämtliche Tsche- 
tschenen (und Inguschen) überall in der UdSSR zusammengetrieben und nach Zentralasien de- 

portiert. Die Tschetscheno-Inguschische ASSR wurde abgeschafft. Die offizielle Begründung für 
dieses Maßnahme war Massenkollaboration mit den Deutschen (die niemals ihren Fuß auf das 

Gebiet der Tschetscheno-Inguschischen ASSR gesetzt hatten). 1956 wurden sie rehabilitiert und 

erhielten die Genehmigung, in ihr Heimatland zurückzukehren, jedoch nicht in den vielen 

Bergdörfern zu siedeln, wo ihre Überwachung schwierig gewesen wäre. Daghestans Tsche- 
tschenen, die zusammen mit ihren Stammesbrüdern deportiert worden waren, durften nicht in 

ihre Dörfer zurückkehren. Ihre Lage war die Ursache eines der schärfsten ethnischen Konflik- 

te Daghestans, an dem mehrere Nationalitäten - Awaren, Dargen, Laken, Kumüken und selbst- 
verständlich auch Tschetschenen - beteiligt waren. Die grundlegenden Werke in englischer Spra- 

che über Stalins Deportationen sind: Robert Conquest: The Nation Killers: The Soviet Depor- 

tation of Nationalities, London 1970 und Alexandre Nekrich: The Punished Peoples, New York 
1978. 

23. Zur Lage in Tschetschenien vor dem russischen Einmarsch 1994 siehe International Allert: Preli- 

minary Summery Observations of the Fact-Finding Mission to Chechnia (24 September-3 Oc- 

tober 1992), London, Oktober 1992 ; International Allert: Report of the Fact-Finding Mission 10 

Chechnia (24 September-3 October 1992), London, o.D. 

24. Die anderen - beide Tschetschenen - waren der Imam Mansur, der erste Führer des Wider- 

standes gegen Rußland im Kaukasus zwischen 1785 und 1791 (s. gleich unten) und General Du- 
daev, damals Präsident der Republik und Führer im Kampf um die Unabhängigkeit.



27 

dent Maskhadov eine Schamil-Gecenkstätte in Vedeno, der Hauptstadt des Imamats 
von 1845 bis 1859, offiziell ein. Die Gjedenkstätte umfaßt eine Moschee mit einem 25m 

hohen- Minarett- (als -Symboi für-die 25 -Jahre, in-denen-Sehamil die Widerstands- 
bewegung anführte), eine Madras: und Überreste der Mauer von Schamils Festung, 

die damals von der russischen Armee zerstört worden war.” 
Obwohl Schamil eine zentrale Figur dieses historischen Narrativs ist, ist er nur einer 

von vielen Helden, die von der tschetschenischen Nationalbewegung gefeiert werden, 
und nicht einmal der wichtigste. Im tschetschenischen Narrativ steht Imam Mansur, 

der als erster den Widerstand geg?n die russische Eroberung (1785-1791) anführte 
und zur Einheit der kaukasischen Völker ( und zur Rückkehr zur Sarr a, was in die- 

sem Narrativ nicht erwähnt wird) aufrief, an erster Stelle.?® Wichtig ist vor allem die 
Tatsache, daß er Tschetschene war, was den Nationalstolz der Tschetschenen begün- 

stigte und deren Führungsanspruck gegenüber den Völkern des Nordkaukasus unter- 
mauert. 
Darüber hinaus ist der wirkliche Held dieses Narrativs weder Mansur noch Schamil 

noch irgendein anderer Führer, sondern das tschetschenische Volk. Auf diese Weise 
wird die zentrale Rolle Tschetscheniens und der Tschetschenen in Schamils Kampf 
und in seinem Herrschaftssystem betont. Es wird betont, daß der Löwenanteil von 
Schamils Armee aus Tschetschene2a bestand und daß Tschetschenen seine enthusia- 
stischsten Anhänger waren. Tschetschenien - so weiter das Narrativ - war die Korn- 
kammer des Imamats Schamils und strategisch gesehen dessen wichtigster Teil; dies 
soll die Tatsache belegen, daß Schamil beschloß, zwischen 1840 und 1859 seine »Haupt- 
städte« nach Tschetschenien zu verlegen, um dessen Bedeutung für das Imamat zu do- 

kumentieren. Am wichtigsten ist die Vorstellung eines kontinuierlichen Widerstandes. 
Schamil war nur einer der Anführeı und sein Kampf eine der vielen Etappen im »drei- 
hundertjährigen Befreiungskrieg« der Tschetschenen. In einigen Fällen haben die An- 
hänger des tschetschenischen histerischen Narrativs Schamil für seinen Rückzieher 
1859 beschimpft.?’ In einer extremen Formulierung wird er sogar des Verrats bezich- 
tigt: »ämam Schamil war ein Daghestaner. Er führte den Aufstand gegen die Russen 
an. Die Tschetschenen schlossen sich seinem Kampf an. Als er aufgab, nannten ihn 
die Tschetschenen einen Verräter [...] Die Tschetschenen betrachten Schamil als Ver- 
räter. Sie sehen darin keine Annahme der russischen Herrschaft*®«, Als Gegenstück 
zu Schamil und Symbol »wahren« Widerstandes bis zum bitteren Ende wählten eini- 
ge tschetschenische Kreise einen seiner nawwäb (Leutnants) - Baysungur - der den 
Kampf gegen die Russen länger als ein Jahr nach dem Imam fortsetzte.?? 

25. Russkoe Informacionnoe Agentstvo - Novosti, 21.07.1997. 

6. Die beste Untersuchung über Imam Mansur ist nach wie vor: Alexandre Bennigsen: Un mou- 
r vement populaire au Caucase au XVIM siecle. La »Guerre Saqinte« du Shaykh Mansur 

(1785-1791). Page mal connue et controverse des rElations russo-turques, Cahiers du Monde 

Russe et Sovietique, Bd. V, Nr. 2 (April/Juni 1964), S. 159-205. Eine Rezension des neuesten 
Buchs zu diesem Thema ist: Moshe Gammer: A Preliminary to Decolonizing the Historiography 
of Shaykh Mansur, Middle Eastern Studies, Bd. 32, Nr. 1 (Juni 1996), S. 191-202. 

27. So in mehreren Rezensionen von Aslanbek Kadiev über neue Bücher zum Tschetschenienkrieg, 
die in mehreren e-Mails im Rahmen von Diskussionslisten verschickt wurden. 

28. Mitteilung von Eiman Jafar (ejafar@csd. uwm. edu) an die Diskussionsliste über Tschetschenien 

(chechnya@plearn. bitnet) vom 24. Januar 1995. 

29. Kürzlich wollten tschetschenische Persönlichkeiten eine Baysungur-Biographie in Auftrag geben.



28 

Das gemeinkaukasische Narrativ 

Ein zweites Narrativ, dem Moskau immer wieder versuchte entgegenzuwirken, ist 

zur Zeit nur in seinen Umrissen zu erkennen. Wenn es aber feste Konturen annimmt, 

könnte es zu einer ernsthaften Bedrohung für die Interessen des Kreml werden. Es 
handelt sich um ein Narrativ, welches die Einheit aller kaukasischen oder zumindest 

nordkaukasischen Völker als Ziel von Schamils Kampf betonte. 

Die Einheit der kaukasischen Völker, obwohl sie von vielen Leuten unterstützt wird, 

scheint zur Zeit eine Utopie zu sein. Die Einheit der nordkaukasischen Völker — eine 
Nnicht weniger umstrittene Idee — scheint zur Zeit weniger fragwürdig. Alle auto- 
chthonen Völker des Kaukasus haben gemeinsam die Vorstellung, daß sie zur kultu- 
rellen Gemeinschaft der Bergbewohner (gorcy), wie sie sich heutzutage selbst be- 

zeichnen, gehören. Dieses Zugehörigkeitsgefühl wurde nicht durch die im Laufe der 
Sowjetzeit erworbenen nationalen Identitäten ersetzt. 

Diese »Bergbewohneridentität« fand ihren Ausdruck in der Konföderation der Kau- 
kasischen Völker, die im Oktober 1991 gegründet wurde. Diese Konföderation hat 

den Anspruch, Erbe der Bergrepublik von 1918 zu sein, und will sie auch wiederer- 
richten. Bisher gelang es der Konföderation nicht, den Rahmen der regionalen oder 
gar der gesamtrussischen Politik zu sprengen. Wenn sie jemals zum wichtigen politi- 
schen Akteur werden sollte, müßte sie ein entsprechendes Narrativ verbreiten.®“ 

Ein anderes mögliches Element, das im Rahmen eines solchen Narrativs entwickelt 

werden sollte, sei es für sich oder auch in Zusammenarbeit mit der Konföderation, ist 

die Rolle der Tschetschenen. Die tschetschenische Führung unter Dudaev förderte öf- 
fentlich die Vorstellung einer nordkaukasischen Einheit. Tschetschenische Freiwillige 
kämpften Seite an Seite mit den Abchasen gegen die Georgier - eine Tatsache, die in 
Groznyj?! einen großen Anklang in der Öffentlichkeit fand. Obwohl diese Tendenzen 
derzeit relativ kleingehalten werden, sind sie nicht völlig verschwunden*? und können 
wieder zum Vorschein kommen, falls sich die Beziehungen zu Moskau verschlechtern 
sollten. 

In einem solchen Fall würde das neue Narrativ den gemeinsamen Kampf der Berg- 
völker gegen Rußland in den Vordergrund stellen sowie die Versuche verschiedener 
Führer der Widerstandsbewegung - von Imam Mansur bis hin zur »Bergrepublik« 
(wenn nicht sogar bis hin zu Dudaev) —, alle Bergvölker zu vereinigen. Es würde auf 
diese Weise das bereits existierende tschetschenische Narrativ mit zwei Elementen er- 
weitern. Auf der heimischen Front würde es die tschetschenische Identität und den 
tschetschenischen Nationalstolz stärken. Außerhalb Tschetscheniens würde es dem 
Aufruf der Tschetschenen an die übrigen »Bergvölker«, sich ihrem Kampf anzu- 
schließen, die nötige Legitimität verleihen sowie den tschetschenischen Führungsan- 
spruch innerhalb der Widerstandsbewegung und der Konföderation untermauern. 

30. Zur Konföderation der Kaukasischen Völker vgl. Moshe Gammer: Unity, Diversity and Con- 

flict in the Northern Caucasus, in Yaacov Ro'i, (Hrsg. ): Muslim Eurasia: Conflicting Legacies, 
London 1995, S. 173-174 und Anhang, S. 183-186. 

31. Schamil Basaev, der gegenwärtige Ministerpräsident von Tschetschenien, führte eine Truppe 

tschetschenischer Freiwilliger in Abchasien. 

32. In der oben genannten Feierlichkeit (s. Anmerkung 26, oben) hob Mas'chadov Schamils Beitrag 

zum »Freiheitskampf der kaukasischen Völker« hervor und forderte seine Hörer auf, sich stets 
daran zu erinnern, daß »alle Leute, die im Kaukasus leben, Teil einer einzigen kaukasischen Na- 
tion« seien.



29 

Das awarische revolutionäre Narrativ 

Es gibt ein drittes Narrativ, dem zur Zeit sowohl Moskau als auch Machackala ept- 
gegenw1rken wollen, indem sue eine Neumterpretatxon "der Vergangenhen unterstüt- 
zen. Dieses Narrativ ist fast identisch mit dem daghestanisch-awarischen, nur mit dem 
folgenden, bedeutenden Unterschied: wie im tschetschenischen Narrativ wird hier der 

Widerstand gegen Rußland betont. Anders als das daghestanisch-awarische Narrativ 

betont es Schamils Rolle sowie die Rolle zweier anderer Imame als Führer des Frei- 
heitskampfes gegen Rußland und erwähnt spätere Aufstände gegen die russische bzw. 
sowjetische Herrschaft. Dadurch wird besonders deutlich hervorgehoben, daß alle 
diese Führungspersönlichkeiten Awaren waren, was den Anspruch der Awaren, 

Daghestan und die übrigen Bergvölker zu führen, untermauern soll. 
Im Moment befindet sich dieses Narrativ noch in seinen Anfängen. Es wurde von 

einer sehr marginalen Gruppe awarischer Extremisten konstituiert. Sein Gefahren- 

potential für die Interessen des Kreml sowie für die Hauptströmung der awarischen 
Nationalisten und das gegenwärtige daghestanische Establishment sollte jedoch nicht 

unterschätzt werden. Diese Gruppe scheint nicht die bei den Awaren vorherrschende 

Ansicht zu verteten, daß Daghestan ein Teil der Russischen Föderation bleiben soll- 
te. Während des Tschetschenienkrieges (1994-1996) hat sie die Tschetschenen, zu- 

mindest auf verbaler Ebene, stark unterstützt.”® Daghestan ist angesichts gravieren- 
der sozialer, wirtschaftlicher und ethnischer Probleme, einer Arbeitslosigkeit von 80 % 
und steigender Kriminalitätsraten ein fruchtbarer Boden für solche Ansichten. Die- 
ses Narrativ - für sich genommen oder auch im Zusammenhang mit anderen - könn- 
te ihnen die nötige Legitimation verleihen. 

Das muslimisch-konservative Narrativ 

Es ist kein Zufall, daß alle oben erwähnten Narrative die religiöse Dimension der 

Führerschaft und des Kampfes Schamils vollständig verschweigen, denn sie wurden 
von weltlichen, sowjetisch erzogenen Eliten konstituiert und reflektieren somit deren 
Wertvorstellungen und Ansichten. Die beiden folgenden Narrative stehen im Zu- 
sammenhang mit ganz anderen sozialen Gruppen, die deshalb von den bestehenden 
Eliten als Drohung empfunden werden. Eine dieser Gruppen wurde nicht ganz vom 
sowjetischen Erziehungssystem assimiliert. Die andere dieser beiden Gruppen wurde 
teilweise »entsowjetisiert«. Beide fördern sie den Islam und stehen Moskau mißtrauisch 
gegenüber. 
Das muslismisch-konservative Narrativ ist chronologisch gesehen das erste. Es wurde 

von der ältesten Elite gebildet, der traditionell religiösen (hauptsächlich Naq$bandi- 
Halidı) Führerschaft. Wie die weltlich geprägten Narrative beschreibt es Schamil als 
rößten Führer der Widerstandsbewegung, als »Nationalhelden«, als strengen Herr- 

Sscher, genialen Feldherrn und Staatsmann. Wie die revolutionären Narrative der 
Tschetschenen und der Awaren betont es den Widerstand und erwähnt alle Aufstän- 
de samt deren Führern. Der Widerstand richtete sich jedoch laut diesem Narrativ 

33. Siehe zum Beispiel das Interview mit dem Führer der Awarischen Nationalfront in Izvestija, 
20.01.1996. Die Awarische Nationalfront unterstützte den tschetschenischen Kampf von Anfang 

an (1991). Im Mai 1992 teilte ein prominenter awarischer Journalist dem Autor folgendes mit: 
»Alle Daghestaner beneiden die Tschetschenen, denn während wir immer noch von der Ver- 

gangenheit träumen, bilden sie die Zukunft!«,



30 

gegen die »Ungläubigen« - nicht notwendigerweise Russen —, und die Nation, von der 
Schamil der Nationalheld war, war die muslimische Umma, d.h. die muslimische (sun- 
nitische) Gemeinschaft der Bergvölker. Darüber hinaus betont dieses Narrativ die Tat- 
sache, daß Schamil - wie alle Führer vor und nach ihm - ein ‘alim war und ein Naq$ban- 

di-Haälidt-Scheich. Es betont also die religiöse Legitimation seiner Führerschaft sowie 
der führenden Rolle, welche die Naqs$bandıyya-Halidiyya-Bewegung in der Vergan- 
genheit spielte und die sie möglicherweise auch in der Zukunfti beanspruchen wird. 
Als islamisches Narrativ kann es auch mühelos eine Alternatividentität und eine 
Grundlage für die Einheit des Nordkaukasus schaffen. 

In Daghestan sowie in Tschetschenien haben die Süfi-Orden ihre herausragende Stel- 
lung in Wirtschaft und Gesellschaft beibehalten. Ihr Führungsanspruch überdauerte, 

die sowjetischen Verfolgungen und trug mit Erfolg dazu bei, den Islam im Untergrund 

lebend zu erhalten. Die Folge davon ist, daß in der gesamten Sowjetzeit die Daghe- 

staner und Tschetschenen die frömmsten Muslime waren. Seit dem Zusammenbruch 
der Sowjetunion hielt sich die Süfi-Führung Daghestans — anders als in Tschetscheni- 
en* _ von der Politik fern. In anderen wichtigen Fragen aber wird die Wichtigkeit des 

Islams und der traditionellen Süfi-Führung immer wichtiger. Ein bedeutendes Zei- 
chen davon ist die Wiedereröffnung von Moscheen und mazärät (Pilgerfahrtzentren, 

oft Mausoleen von Süfi-Scheichs), wozu sich Tausende von Menschen versammeln. 
Da die Behörden nicht willens waren, »gegen den Strom zu schwimmen«, haben sie 
sich diesen Ereignissen angeschlossen und erklärten sie zu offiziellen Feierlichkeiten.“® 
Seit der Auflösung der Sowjetunion versucht das daghestanische Esftablishment immer 

wieder, sich mit dem Islam in Einklang zu bringen und mit der Süfi-Führung zusam- 
menzuarbeiten. Es handelt deshalb so, weil es erstens seit dem Zusammenbruch des 

Marxismus-Leninismus keine Mittel mehr hat, die eigene Herrschaft zu legitimieren 
und das Volk zu mobilisieren, und weil zweitens die Führung in Machackala durch die 
Schwächung der Zentralregierung im postsowjetischen Rußland von dieser keine Un- 
terstützung mehr erhielt. Wie überall in der ehemaligen Sowjetunion ist die Religion 

die wichtigste Alternative in der ideologischen Wüste, die 70 Jahre sowjetischer Herr- 
schaft hinterließen, und die religiöse Führung ist die einzige mit wahrer Autorität. 
Obwohl das Establishment die Unterstützung durch die traditionelle Süfi-Führung 

tatsächlich benötigte, hat es jedoch vermieden, diese zu inkorporieren. Erstens stellt 
sie immer noch eine Gefahr für die etablierte Führung dar. Zweitens mag das Esta- 
blishment geschwächt sein, aber es verfügt nach wie vor über genügend Zwangsmit- 
tel und genügend Unterstützung aus Moskau, um die Herrschaft zu behalten. Drittens 
war die Süfi-Führung bisher nicht gierig darauf, ihre Machtposition dazu zu nutzen, 
um an vorderster Front zu stehen. Eine solche Vorgehensweise würde im Widerspruch 
zur Weltanschauung des Süfismus einschließlich der Naq$bandı-Halidi-Bewegung ste- 
hen. Der wichtigste Punkt aber ist der, daß die Interessen beider Gruppen darin zu- 
sammenfallen, daß sie das, was sie als die Drohung durch den »islamischen Funda- 
mentalismus« wahrnehmen, mit der gleichen Entschiedenheit bekämpfen. Da die Süfi- 
Führung zur Zeit das vorrangige Ziel der Angriffe der Wahhabiten ist, braucht sie die 
Unterstützung durch das Establishment im Kampf gegen diese neue Kraft. Deshalb 
müssen beide Gruppen zusammenarbeiten, um die Wahhabiten aufzuhalten. Die Wah- 

34. Vgl. Moshe Gammer: The Qadiriyya in the Northern Caucasus, Journal of the History of Su- 

fism, Bd. 1, Nr. 1 (im Druck).



31 

habiten sind ihrerseits Träger eines noch nicht existierenden, aber sehr wohl mögli- 
chen Narrativs —- des muslimisch-revolutionären Narrativs. 

* 9 2 a 2n 2a 2a rar e s 

Das muslimisch-revolutionäre Narraltiv 

»Wahhabiten« ist die pejorative Bezeichnung dieser neuen Kraft in allen muslimi- 
schen Gebieten der ehemaligen Sowjetunion. Sie wird verwendet, um diese Bewegung 

zu diskreditieren und ihrem Einfluß entgegenzuwirken. Diese Gruppierung ist aber 
weit von der offiziellen Staasdoktrin Saudiarabiens entfernt; es handelt sich hier kei- 
neswegs um eine homogene Gruppe. Vielmehr haben wir es mit jungen Leuten zu tun, 
die erst vor kurzer Zeit ihre religiöse Ausbildung im Nahen Osten abgeschlossen haben. 
Viele von ihnen - freilich nicht alle - haben eine »ganzheitliche« Sicht des Islams und 
wollen eine islamische Gesellschafts- und Staatsordnung errichten. 
Nach Rückkehr in ihr Heimatland haben diese jungen Männer in den traditionellen 

religiösen Praktiken viele Abweichungen von der reinen islamischen Lehre festge- 
stellt. Ihre öffentliche Kritik an diese Praktiken, an dem Süfismus und an der alten 
traditionelle Führung — alle zusammen in den Augen vieler Gläubiger geheiligt durch 
den zweihundertjährigen Widerstand gegen die Besatzungsmacht sowie durch sieben 

Jahrzehnte religiöser Unterdrückung - löste heftige, bisweilen sogar gewalttätige Re- 
aktionen aus. Die Tatsache, daß die Behörden die »Wahhabiten« als Fundamentali- 

sten bezeichnet haben — mit der ganzen Paranoia, die dieses Wort in sich birgt —, hat 

die Situation in großem Ausmaß verschärft, so daß es in Daghestan sowie in Tsche- 
tschenien vielfach zu Zusammenstößen zwischen verfeindeten Gruppierungen kam, 
die manchmal Tote und Verletzte zur Folge hatten.?° 
Schamil wäre das ideale Vorbild für die »Wahhabiten«, sollten sie sich je dafür ent- 

scheiden, ein solches Narrativ zu entwickeln. Schließlich kann Schamil als Archetyp 
eines islamischen Revolutionärs betrachtet werden?’, war er doch derjenige, der die 
Fahne des Islams höher gehisst hat als die der Befreiung von einer fremden Macht. 
Das erklärte Hauptziel seines Kampfes war die Einführung der $Sarı'a. Dies sei die Vor- 
bedingung jedes erfolgreichen Befreiungskampfes. Deshalb richteten sich Schamils 

Bemühungen eher gegen die »Untreuen« zu Hause, d.h., korrupte Kollaborateure auf 

35. So zum Beispiel am 22. Oktober 1997, als eine Feierlichkeit zur Wiedereröffnung des mazär von 

Scheich ‘Abd al-Rahman Hajji al-Sughuri, einem der wichtigsten Naqsbandi-Halidi-Scheichs in 

der Ära nach Schamil, stattfand. Dieser Feierlichkeit wohnten Tausende von Männern und Frau- 

en aus allen Gegenden Daghestans und Tschetscheniens bei. Viele Männer waren sichtlich zu 

Tränen gerührt, insbesondere als der Mufti das öffentliche Gebet leitete. Die Regierung verlieh 

der Feierlichkeit dadurch einen offiziellen Charakter, daß sie Vertreter ans Podium schickte, die 

dann Begrüßungsreden hielten. 

F66. Siehe dazu zum Beispiel Informacionnoe Telegrafnoe Agentstvo Rossii - TASS, 23. , 24. Mai (für 

Daghestan) und 14. April, 16. Juli; Agence France Press, 16. Juli; Radio Free Europe/Radio Li- 
berty, 16. Juli 1998 (für Tschetschenien). 

37. In der Tat ist Schamil bereits als ein derartiges Symbol von einer der Mudschahidin-Gruppen 

Afghanistans verwendet worden, vgl. »Ghazi Imam Shamil, Rahmat Allah ‘alyhi, Avvalen Rah- 

bar-e Jangeha-ye Gorila-ye Islam«, Varan (Organ der Islamischen Union der Provinzen Nord- 
afghanistans), 20 Jumadi II 1402 (4. April 1983), Titelseite. Nach Auskunft von Joyce Blaou aus 

der Sorbonne nannte Khomeini während einer Rundfunksendung Schamil einen »Helden des 

Islams« (rahbar-e Islam). Der Autor konnte diesen Hinweis auch nach Durcharbeiten der ent- 
sprechenden Ausgaben des Summary of World Broadcasts (BBC Monitoring Service) nicht be- 
legen.



32 

lokaler Ebene sowie fehlgeleitete religiöse Führer, die das Volk in die Irre führten, 
als gegen die »Ungläubigen« außerhalb des Landes. Er zögerte nicht, Gewalt gegen 
seinen eigenen Lehrer anzuwenden, um bei ihm einen religiösen Bann des Alkohols 
durchzusetzen.?® Ein solches Narrativ könnte, wenn es einmal überhaupt formuliert 
wird, eine starke emotionale Wirkung entfalten. Dies ist der Grund, weshalb alle Geg- 

ner der »Wahhabiten« mit allen Mitteln versuchen, diese an der Formulierung eines 
Narrativs zu hindern. 
Jedes von diesen Narrativen, auch die drei zuerst erwähnten, die derzeit vorherr- 

schend zu sein scheinen, befinden sich in der Anfangsphase ihrer Formulierung. Jedes 
von ihnen kann erhebliche Veränderungen erfahren, sowohl für sich genommen als 
auch im Verhältnis zu den übrigen oder auch zu neuen Narrativen. Nur die Zukunft 
kann uns zeigen, welche Narrative verschwinden oder gar nicht erst formuliert wer- 
den und welche (bzw. wie viele) eine vorherrschende Rolle spielen werden. Was mit 
Sicherheit gesagt werden kann, ist, daß dies in hohem Maße von der innenpolitischen 
Entwicklung in Rußland und in den verschiedenen Republiken des Kaukasus sowie 
von den Beziehungen zwischen ihnen abhängt. 

38. Schamils Lehrer und berühmtester ‘alim Daghestans, Sa‘id al-Harakani, deutete den koranischen 

Bann von Wein als nur auf alkoholische Getränke bezogen, die aus Trauben hergestellt sind. 

1837, als Schamil Harakan eroberte, ordnete er an, alle alkoholischen Getränke im Keller sei- 

nes Lehrers auszuschütten.


	page00020.pdf (p.20)
	page00021.pdf (p.21)
	page00022.pdf (p.22)
	page00023.pdf (p.23)
	page00024.pdf (p.24)
	page00025.pdf (p.25)
	page00026.pdf (p.26)
	page00027.pdf (p.27)
	page00028.pdf (p.28)
	page00029.pdf (p.29)
	page00030.pdf (p.30)
	page00031.pdf (p.31)
	page00032.pdf (p.32)

