
112 

Elgu3a Xintibize 

Algemeine Züge der georgischen Literatur aus der Sicht eines englischen 
Kartwelologen 

Das Interesse von Ausländern an einzelnen Werken der georgischen Literatur wird 
seit dem Ende der ersten Hälfte des 17. Jh.s spürbar (Italien). Gegenstand mehr oder 

minder konsequenter Forschung aber wird die georgische Literatur seit dem Beginn 
des 19. Jh.s (Pariser Asien-Gesellschaft). Seither waren sowohl Einzelwerke der ge- 

orgischen Literatur wie auch die Literatur insgesamt mehrfach Gegenstand begei- 
sterter Wertschätzung wie auch herber Kritik aus der Sicht von Ausländern. Die Seh- 
weise des Ausländers zu einem nationalen georgischen Phänomen ist in jedem Fall 
beachtenswert. Die georgische Öffentlichkeit hat sich nie gleichgültig zu den Ansich- 

ten verhalten, die Ausländer zur georgischen Literatur geäußert haben, weshalb dar- 

aus bisweilen auch eine Polemik entstand. 

Ein literarisches Faktum der letzten Jahrzehnte fällt besonders auf: 1977 wurden im 
Ausland zwei neue englische Übersetzungen des » Vepxistqaosani« veröffentlicht — die 

von Katharine Vivian (London)' und die von Robert Stevenson (New York)*. Im Un- 

terschied zur ersten englischen Übersetzung von Rustvelis Epos (von M. Wardrop, 
1909) entfernten sich die Übersetzer in gewissem Maße vom Original. Mehr oder min- 
der ausgeprägt und auf verschiedene Weise versuchen sie den Text zu vereinfachen. 
Der Wahl exakter Äquivalente für Rustvelis komplizierte philosophische Begriffe 
schenken sie weniger Interesse, bisweilen verwerfen sie sie. Die Metaphern werden in 
der Übersetzung in kommcentierter Form wiedergegeben oder ganz weggelassen usw. 
Ein derartiges Verhältnis zu einem Meisterwerk der georgischen Literatur wurde in 

der georgischen Literaturwissenschaft nicht gleichartig bewertet. Das tiefgründigere 
Studium zeigte aber, daß in diesem Sachverhalt keine kritische Haltung der Überset- 

zer zur poetischen Kunst Rustvelis zu sehen ist, sondern eine besondere Herange- 
hensweise an die Kunst des Übersetzens: Die Übersetzer sind bestrebt, Rustvelis Epos 

in englischer Sprache in einer Form aufleben zu lassen, die dem literarischen Ge- 
schmack des modernen europäischen Lesers angemessen ist. 
In der europäischen Kartwelologie des letzten Jahrzehnts gibt es auch den Versuch, 

die georgische Literatur als Gesamtphänomen zu bewerten. In dieser Hinsicht ist das 

Wirken von Donald Rayfield hervorzuheben, der an der Georgischen Staatsuniver- 

sität Tbilisi studierte und gegenwärtig als Professor für Russistik und Kartwelologie 
an der Universität London tätig ist. 1994 gab er in Oxford eine georgische Literatur- 

geschichte heraus?, und im Juni 1997 wurde in der Amsterdamer Zeitschrift »Georgi- 

1 _ Shota Rustaveli: The Knight in Panther Skin (A free translation in prose by Katharine Vivian), 

London: The Folio Society 1977. 

2 _ Shota Rustaveli: The Lord of the Panther-Skin (Translated by R. H. Stevenson), Albany: State 

University of New York Press 1977.



1213 

ca« seine umfassende Untersuchung über die starken und schwachen Seiten der ge- 
orgischen Literatur* veröffentlicht. 
D. Rayfield widmet der Größe und Lebensfähigkeit der.georgischen, Literatur,be- 

geisterte Zeilen: »Niemand kann die Stärke und Großartigkeit der georgischen Lite- 
ratur leugnen. Außergewöhnlich ist selbst die Tatsache, daß sie fünfzehn Jahrhunderte 

überstanden und gewisse Blütezeiten erlebt hat. Noch erstaunlicher ist ihre Fähigkeit, 
immer wieder aufzuerstehen nach unaufhörlichen Kataklysmen, die durch den Zu- 
sammenbruch des Staates und die Dezimierung der Bevölkerung bedingi waren, die 
auf die Einfälle der Araber (8. Jh.), der Mongolen (13.-14. Jh.), der Russen (1801) 
und der sowjetischen Militärkräfte (1921, 1934) folgten, ganz zu schweigen von den 
Verwüstungen, die auf Bürgerkriege und Anarchie zurückgingen. Niemand kann die 

Lebensfähigkeit dieser Kultur und Sprache leugnen, die es vermocht hat, die Verbin- 

dung zur Vergangenheit zu bewahren, noch ihren genremäßigen und sprachlichen 
Reichtum, und was die Hauptsache ist, ıhre Eigenständigkeit, wieviel sie auch von 

Nachbarkulturen entlehnt haben mag.«> 

D. Rayfield sucht in der Vielfalt des reichen Faktenmaterials, das er zur Darstellung 
des literarischen Lebens Georgiens anführt, gemeinsame Züge, die den Rang von Be- 

sonderheiten des gesamten literarischen Prozesses einnehmen können. So ist auch 

seine Erklärung unbestreitbar: »Jede Kultur weist natürlich auch charakteristische 
Mängel auf.«® Und wie aus der Überschrift seines Beitrags ersichtlich ist, hält er es 
für unabdingbar, »sowohl über den Reichtum und die Größe« dieser Literatur »als 
auch über ihre schwachen und unfruchtbaren Seiten zu sprechen, um in ein so seltsa- 
mes Phänomen einzudringen, wie es die georgische Literatur ist.«/ 
Von derartigen Eigenschaften hebt der englische Kartwelologe zur besseren Kenn- 

zeichnung eine hervor: Er meint, die georgische Literatur sei »eine hyperbolische Li- 
teratur, die die Tendenz besitzt zu übertreiben, die Ausdrucksrahmen zu sprengen, 

die Grenzen des Genres von Wahrnehmung und Verständnis und bisweilen des ge- 
sunden Geschmacks zu überschreiten.«® Als Grundlage dieser Erscheinung betrach- 
tet er die starke Musikalität der georgischen Sprache. Seiner Charakteristik zufolge 
erzeugt die reiche Morphologie der Sonore der georgischen Sprache und ihr polysyl- 
labischer Fluß fast automatisch einen Reim. »Die Gefahr besteht darin, daß eine Spra- 

che dieses Charakters dem Dichter gestattet, das Denken zu unterbrechen. Diese Ver- 

führung ist insofern gefährlich, als die Sprache den Dichter in diesem Fall weiter zu 
führen vermag, als er selbst überschauen kann.«” Das bezeichnet der Verfasser als Hy- 
perbolisierung durch Laute und Wörter, was mit seinen Worten jener Segen ist, den 
jeder georgische Dichter genießt. Aber andererseits sind seines Erachtens »der Reich- 
tum des Wortschatzes und sein chaotischer Charakter verführerisch für den Schrift- 
steller: Er besitzt das Mittel der Improvisation. Selbst bei Rustaveli [...], ebenso in 
den Gedichten von Teimuraz I. gibt es Zeilen, in denen fühlbar ist, daß sie nicht der 

Verstand, sondern die Verzauberung durch Wort oder Reim eingegeben haben. Als 

3 Rayfield, D.: The Literature of Georgia: A History, Oxford 1994. 

4 Rayfield, D.: Strengths and Weaknesses of Georgian Literature (in: Georgica, 2, Amsterdam, 
Juni 1997, S. 3-9). 

A.a.O.,, $.3. 

Ebenda. 

Ebenda. 

Ebenda. D
A
 
D
U
n



114 

Folge entstand eine Unklarheit, die selbst dann, wenn der Faden des Gedankens reißt, 

dem Dichter in seinem Redefluß keinerlei Rechenschaftspflicht auferlegt.«10 
Den sakralen Charakter der Sprache, im Sprachlichen ein Mysterium zu sehen, be- 

trachtet er als ein Kennzeichen des georgischen literarischen Denkens. Um das deut- 
lich zu machen, führt er Ioane Zosimes bekannte Hymne an und versieht sie mit fol- 
gendem Kommentar: »Dies bedeutet einen leichten Ausstieg aus dem menschlichen 
Denken und selbst der literarischen Tradition. Das kommt daher, daß die georgischen 

Schriftsteller weniger an Exaktheit und Konkretheit interessiert sind. Sie haben auch 

die Tendenz, über Erscheinungen zu reden, deren Bedeutung sie nicht erfaßt haben. 

Im 20. Jh. , als die Futuristen die gleiche Ansicht über die Poesie und die Sprache ver- 
traten, erreichten sie eine unerwartete Größe. Der Futurist Simon Cikovani [...] 
schrieb eine «orchesterartig verdichtete Poesie», deren Worte in keinem Lexikon zu 

finden sind, die aber im Leser einen unterbewußt phantastisch zündenden Effekt be- 

wirkt.« !! 

Den Hyperbolismus als kennzeichnendes Phänomen der georgischen Literatur sieht 
D. Rayfield nicht nur in der Verabsolutierung des sprachlichen Faktors. In dieser Hin- 

sicht ist es charakteristisch, daß sich das altgeorgische weltliche Schrifttum von der 
persischen Literatur eben durch den ihm spezifischen Hyperbolismus unterscheidet. 
Der Autor erkennt, daß die georgische Literatur die Fähigkeit bewies, sich den Ein- 

MNuß jener großen Imperien zu eigen zu machen, die das Land verschlingen wollten. 

Seiner Ansicht nach vergaß und leugnete die georgische Literatur des 5.-11. Jh.s auf- 

grund ihrer Ergebenheit gegenüber der byzantinischen Kultur sogar ihr kaukasisches 

Umfeld. Um diese These zu stützen, beruft er sich darauf, daß in den literarischen 

Werken jener Zeit wenig über die georgische Natur gesagt wird (eine Ausnahme sieht 

er in den Viten von Serapion Zarzmeli und Grigol Xanzteli)!?, Seit der zweiten Hälf- 
te des 11. Jh.s änderte sich die Lage: Die georgische Kultur ist frei von äußerem Druck, 
»aber die Selbstdarstellung ist in gleicher Weise erhalten geblieben, sie hat nur eine 
äußerlich veränderte Form angenommen. Die Naturbilder, die Jagd- und Kampfsze- 
nen, die im «Amirandare%aniani» und im «Vcpxistgaosani» mit solchem Enthusias- 
mus beschrieben sind, sind statt griechisch jetzt iranisch. Wäre nicht die besondere ge- 

orgische Hyperbolisierung, so könnte man aufgrund der Emotionen der Helden oder 
einer seltsamen Geschichte, die so gleichgültig gegenüber Zeit und Glaubwürdigkeit 
sind, denken, diese epischen Werke wären aus einer verlorengegangenen persischen 
Handschrift übersetzt worden.«!3 
In dieser überaus bedeutsamen Untersuchung D. Rayfields findet man zahlreiche be- 

geisterte Passagen über die georgische Literatur und ebenso hochinteressante Be- 
merkungen zu einzelnen literarischen Fakten und einigen Schriftstellern. Aber wir be- 
schränken uns hier auf seine Sicht der allgemeinen Eigenschaften der georgischen Li- 
teratur. 
Wie sonderbar uns auch die oben zitierte Ansicht erscheinen mag, so ist sie doch 

sehr bemerkenswert. Vor allem deshalb, weil dies mit dem Auge des Ausländers ge- 
sehen wird. Zudem ist dieser Ausländer ein Literaturwissenschaftler, der ein guter 

9 Ebenda. 

10 Ebenda. 

11 A.a.O.,5.6. 

12 A.a.O.,5.5. 

13 A.8.O0., 5.5—.



115 

Kenner des georgischen Schrifttums und ihm gegenüber sehr wohlwollend eingestellt 
ist. A priorı muß man die Möglichkeit einräumen, daß wir unser nationales Schrift- 
tum-aus einer Sieht betmohten; die manehes Detail klar erkensen läßt, während wir 

an andere so gewöhnt sind, daß wir nicht in der Lage sind, sie wahrzunehmen. Des- 
halb sieht das Auge des Ausländers oftmals schärfer. 
Andererseits bedürfen die obigen Aussagen dringend eines Kommentars durch einen 

georgischen Literaturwissenschaftler. 
Beginnen wir damit, warum die georgische Literatur des 5.-11. Jh.s nicht deutlicher 

das »kaukasische Umfeld« oder die georgische Landschaft widerspiegelt. Die Litera- 
tur jener Zeit ist eine geistliche, christliche Literatur. Das Ideal des christlichen Glau- 
bens ist die jenseitige Welt. Im Diesseits werden nur die seelische Höhe des Heiligen 

und die Negierung der äußeren Wirklichkeit gutgeheißen. Daher widmet die gesam- 

te christliche Kultur der Natur, der Umwelt, geringere Aufmerksamkeit. Sie ist nur 
ein blasser Hıntergrund zur Darstellung der seelischen Ausstrahlung des Heiligen, und 
je unklarer und nichtssagender dieser Hintergrund ist, desto heller strahlt das Licht 

aus der Seelenwelt des Heiligen. Auch die georgische geistliche Literatur, die ein gutes 
Beispiel der mittelalterlichen christlichen Literatur darstellt, ist diesem Ideal treu. 

Einer Erklärung bedürfen gerade jene Ausnahmen von der Beschreibung der Um- 

welt, auf die man bisweilen in der georgischen Hagiographie stößt (derartige Passa- 

gen gibt es nicht nur in den Viten von Serapion Zarzmeli und Grigol Xangzteli, son- 

dern auch im »Martyrium der SuSanik«, im »Leben des Davit von Gare%a« und in an- 

deren Werken, obgleich dort etwas blasser). Jeder Einzelfall findet seine konkrete 
Begründung. Falls man in diesen Fällen etwas Gemeinsames erkennt, kann man die 
Frage stellen. ob man es hierbei mit einer spezifischen Besonderheit der georgischen 
Hagiographie zu tun hat. 
Auch im » Vepxistgaosani« sind Naturbilder nicht so häufig gezeichnet, daß man ihre 

Existenz dem Einfluß der persischen Literatur zuschreiben müßte. Ich zöge es im Ge- 
genteil vor zu überlegen: Im »Vepxistgaosani« sind naturbeschreibende Passagen so 
selten, daß man sich fragen muß: Ist diese Zurückhaltung des Dichters nicht auf die 
Traditionen des geistlichen georgischen Schrifttums zurückzuführen? 
Die Hymne des Ioane Zosime an die georgische Sprache ist tatsächlich ein unikaler 

Fall im gesamten geistlichen Schrifttum. Sie findet nur ganz wenige entfernte und un- 
typische Parallelen. Sollte man den einzigen Grund dafür wirklich darin sehen, daß 
»die georgischen Schriftsteller weniger an Exaktheit und Konkretheit interessiert sind« 
und die Tendenz offenbaren, »über Erscheinungen zu reden, deren Bedeutung sie 

nicht erfaßt haben«? Wäre es nicht besser, den Umstand zu berücksichtigen, daß für 

die gesamte ostchristliche Welt die Deklaration der Gleichheit der Nationalsprachen 
mit dem Griechischen und bisweilen sogar der Überlegenheit über das Griechische 
kennzeichnend war? Noch konkreter aber ist der Umstand zu beachten, daß in der 

georgischen Literatur seit dem Ausgang des 8. Jh.s eine nationale Phase einsetzte, die 
in der politischen Konfrontation mit den arabischen Eroberern, in der Kirchenpole- 
mik gegen den armenischen Monophysitismus und der kulturellen Rivalität mit den 
Griechen ihren Ausdruck fand (Ioane Sabanisze, »Das Leben der hl. Nino«, die ge- 
orgischen Hymnographen ...). Das georgische Nationaldenken versucht sich zu eta- 

blieren, es schafft eine nationale christliche Tradition, es erarbeitet die These der Ab- 

stammung der georgischen Königsdynastie von den biblischen Königen, es befreit sich 
vom kirchlichen Einfluß benachbarter Völker usw. Diese Epoche führte zu der Ent-



116 

wicklung einer originalen georgischen Hagiographie und zu einem beispiellosen Auf- 
schwung der nationalen Hymnographie. Die Fortsetzung dieser Selbsteinführung der 
nationalen Idee ist selbst im gesellschaftlichen Denken des 12. Jh.s in Georgien zu er- 
sehen, beispielsweise in der messianischen Konzeption: Der georgische Staat ist der 
Beschützer der christlichen Welt; Tamar ist der Messias, sie ist Gott Sohn und Gott 

Vater ebenbürtig (»Tamariani«), sie ist das vierte Glied der Dreifaltigkeit (»Istoriani 
da azmani Saravandedtani«). Wie sind diese Aussagen der georgischen Schriftsteller 
zu erklären, mit einer Mißachtung des menschlichen Geistes und der Beurteilung von 

Erscheinungen, deren Bedeutung sie nicht erfaßt haben? Weiß der Verfasser der »Isto- 

riani da azmani Saravandedtani«, der sich als hervorragender Kenner des christlichen 

wie des antiken griechischen Schrifttums zu erkennen gibt, etwa nicht, daß die hl. Drei- 
faltigkeit kein viertes Glied haben kann? Vielleicht wäre es besser, das Augenmerk 

darauf zu richten, daß das mittelalterliche Schrifttum und Denken überhaupt in hohem 

Maße symbolisch war und daß man die Worte und Phrasen mittelalterlicher Autoren 

nicht immer nur in ihrer direkten, einfachen Bedeutung begreifen darf. Und wenn es 

schwerfällt, diese Erscheinung im einzelnen zu erklären, wäre es vielleicht besser, nur 

die Tatsache zu konstatieren, daß dies eine bestimmte Epoche ist, die durch die Ein- 

bürgerung und Entfaltung des georgischen Nationalbewußtseins gekennzeichnet ist. 

Zu berücksichtigen ist auch der Umstand, daß dies die Geisteshaltung einer bestimmten 

Epoche ist und kein allgemeines Merkmal georgischer Dichter oder des georgischen 
Denkens. Im georgischen Schrifttum nähert sich eine andere Epoche, die diese Ten- 

denz neu bewertet. Schon im letzten Viertel des 10. Jh.s vermerkt Iowane Mtacmi- 

deli, daß »das Land Kartli großen Mangel an Büchern« hat, und gibt seinem Sohn als 
Aktionsprogramm für das ganze Leben vor, Bücher aus dem Griechischen zu über- 

setzen!*. Und in der Mitte des 11. Jh.s läßt Giorgi Mcire in seinem Werk den Patri- 
archen von Antiochia an die Adresse von Giorgi Mtacmideli sagen: »Obwohl du der 
Abstammung nach Georgier bist, bist du doch in anderem in der ganzen Bildung völ- 
lig ein Grieche.«'> Damit haben die georgischen Schriftsteller die Gelehrsamkeit der 
Griechen und die Größe der griechischen Kultur und Literatur wohl erfaßt und rufen 
das eigene Volk auf, sie nachzuahmen und sie sich anzueignen. Daraus ist zu folgern: 
Im georgischen Schrifttum wechseln sich Epochen ab, die sich im Denkstil und in der 
Haltung zum nationalen Phänomen voneinander unterscheiden. 

Ist es denn gerechtfertigt, die georgischen Futuristen zu Fortführern der bei Ioane 
Zosime vermerkten Tendenz der georgischen Schriftsteller zu erklären, über Er- 
scheinungen zu reden, deren Bedeutung sie nicht erfaßt haben? Wäre es nicht besser, 
wesentliche Bedeutung der Aussage zukommen zu lassen, daß der Futurismus seiner 
spezifischen Konzeption nach eine modernistische Strömung des 20. Jh.s ist? Ist denn 
die futuristische Spezifik ein allgemeines Merkmal der georgischen Literatur?! 
Sehr interessant erscheint mir D. Rayfields Ansicht von der Fetischisierung der Reim- 

poesie durch die georgischen Schriftsteller und, wie er es selbst bezeichnet, von der 
»Hyperbolisierung durch Laute und Wörter« aufgrund der musikalischen Natur der 
Sprache. Es wäre gut gewesen, wenn er konkret darauf hingewiesen hätte, welche Zei- 

len bei Rustveli es sind, die »nicht vom Gedanken eingegeben sind, sondern durch die 

14 Giorgi Mtacmideli: cxovreba iovanesi da eptwimesi (in: zveli kartuli agiograpiuli literaturis zeg- 
lebi, Bd. II, Tbilisi 1967, S.61). 

15 Giorgi Mcire: cxovreba giorgi mtacmidelisaj (in: zveli kartuli agiograpiuli literaturis zeglebi, Bd. 11, 

S.151). ; ; ; . .



Zauberkraft des Wortes oder des Reims« und »als deren Folge Unklarheit entsteht«, 

weil der »Fadier des Gedankens abreißt«. Wenn man von Rustvelis Poesie spricht oder 
den Sinn-eimer Strophe oeder-Zeile nicht vesteht-wäre es meines Erachteans Hesser zu 

sagen, daß dıer Sinn einer bestimmten Stelle uns persönlich (oder uns und anderen 
Wissenschaftlein) unverständlich ist, und nicht, daß kein Sinn darin liegt: denn Rust- 

veli ist jener Dıchter, bei dem uns viele Nuancen seiner Lexik, Tropik und weltan- 

schaulicher Anspielungen noch unbekannt sind. Ich denke, daß ein anderer Umstand 

bedeutungsvoller ist. Die Poesie mit ihrer Lautmalerei, ihrem Reim, ihrem Rhythmus 

und ihrer tropischen Redeweise begibt sich manchmal tatsächlich jenseits der natür- 
lichen, festgelegzten Wortbedeutung. Die künstlerischen Ausdrucksmittel, die Musi- 

kalität ergeben bisweilen eine andere Emotion, eine andere Einstellung und folglich, 

im weitesten Sınne, einen anderen Sinn, der der gewöhnlichen Wortbedeutung der 
entsprechender. Zeilen nicht innewohnt. Das ist die Spezifik der Poesie. Es gibt sogar 

Poeten, Literaturwissenschaftler und Leser, die derartige Poesie der gedanklichen Poe- 
sie vorziehen: cer narraliven, sentenziösen, philosophischen Poesie usw. Doch es ist 
eine Tatsache, Jaß es auch eine solche Poesie gibt, und die Frage zu stellen, welche 

von ihnen die bessere sei, ist für die wahre Literaturwissenschaft unannehmbar. 
Noch komplizierter ist die Erörterung von D. Rayfields Ansicht über das »Amiran- 

dareZaniani« und den » Vepxistgaosani«: »Wäre nicht die besondere georgische Hy- 
perbolisierung, so könnte man aufgrund der Emotionen der Helden oder einer selt- 
samen Geschichte, die so gleichgültig gegenüber Zeit und Glaubwürdigkeit sind, den- 
ken, diese epischen Werke wären aus einer verlorengegangenen persischen Handschrift 
übersetzt worden.« In diesem Urteil sticht von den formulierten Thesen hinsichtlich 
ihrer positiven Form eine hervor: Die Hyperbolisierung ist jenes spezifische Kenn- 
zeichen der weltlichen georgischen epischen Literatur der klassischen Zeit, das sie 
auch von der persischen Literatur unterscheidet. 
Mir persönlich fällt es schwer, dieser These zuzustimmen. Obgleich die Hyperboli- 

sierung tatsächlich ein wesentliches Merkmal des künstlerischen Stils Rustvelis ist, ist 

es schwer zu sagen, daß sie im » Vepxistqaosani« qualitativ oder quantitativ die persi- 
sche literarische Tradition überträfe. Zwar sind Tariels physische Kraft und Kriegs- 
kunst in dem Epos hyperbolisiert, aber im Vergleich mit dem persischen Epos ist hier 
nichts ungewöhnlich. Es genügt, auf Rostom in Firdousis »Sah-Name« zu verweisen. 
Vor dem Hintergrund seines Kampfesmutes erscheint selbst die Hyperbolisierung der 
Zweikämpfe des »Amirandare3%aniani« nicht verwunderlich oder unerwartet. Hyper- 
bolisiert ist auch die emotionale Welt der Helden des »Vepxistqaosani«: Tariels Liebe 
beginnt mit sehnsüchtiger Erschütterung, von der Liebsten getrennt, vergießen die 
Helden Ströme blutiger Tränen. Dafür lassen sich im orientalischen mittelalterlichen 
Epos viele Analogien finden. Es genügt, an die Emotionen des Liebespaares »Vis und 
Ramin« von dem iranischen Poeten Fachr-ed-Din Gorgani aus dem 11. Jh. zu erin- 
nern. Auch Ramin sinkt beim Anblick von Vis ohnmächtig zu Boden: »Als Ramin das 
Gesicht von Vis sah ..., sank er leicht wie ein Blatt vom Pferd. Das Feuer der Liebe 

legte sich auf sein Herz, verbrannte ihm das Gehirn und nahm ihm den Verstand ..., 

und als er vom Pferd sank, verlor er die Besinnung und lag lange ohnmächtig da ...«16, 
Und mit welch hyperbolischen Bildern gibt Vis in einem an Ramin gesandten Brief 
den eigenen Tränenstrom wieder: »Ihr weinenden Wolken des Frühlings, kommt und 
lernt von mir das Weinen! Wenn ihr einmal stark wie meine Tränen regnet, wird das 
Land aufseufzen. So stürzt mir ständig ein Strom von Tränen hervor, und ich schäme



118 

mich, daß ich nicht soviele habe, wie ich weinen will ... Wenn ich bald But verströ- 

me und bald Wasser, bald beides nicht mehr habe, womit sonst soll das Leidich fließen 

lassen, da ich deine Augen sehen will.«!”7 Auch Nestan schreibt Briefe an Tariel. Die 

reichen künstlerischen Bilder dieser Briefe sind auch von hyperbolischer ‘prache in- 
spiriert: »Meinen Körper habe ich als Feder, die Feder in Galle getaucht:dein Herz 
habe ich als Papier auf mein Herz gelegi« (Strophe 1293). Aber ist denı in diesen 

Worten ecine Hyperbolisierung von solchem Niveau enthalten, wie sie derpersischen 

Literatur fremd ist? Sehen wir uns das Niveau der Hyperbolisierung zur Viedergabe 
des entsprechenden Gedankens in Vis' zweitem Brief an Ramin an: »Weınn ich alle 
sieben Himmel als Papier und sämtliche Sterne als Schriftgelehrte hätte wenn die 
Lüfte der Nacht meine Tinte wären und die Buchstaben so zahlreich wie Blitter, Sand 
und Fische, ... meine Sonne, selbst dann könnte ich nicht einmal die Häfte meiner 

Sehnsucht niederschreiben.«!® Wie im »Vepxistgaosani«, so sind in der geamten ori- 
entalischen Epik des Mittelalters das Feiern und die Freude der Heldenhyperboli- 
siert. In dieser Hinsicht stellt Avtandils Lied wohl eine Kulmination dar: »Als sie das 
Lied des Ritters vernahmen, kamen die Raubtiere herbei, um zu lauscheı, von der 

Süße seiner Stimme sprangen selbst die Steine aus dem Wasser« (968). Awh Ramins 

Klänge hat Gorgani in hyperbolischen Bildern wiedergegeben, obwohl di«e Überstei- 

gerung in diesem Fall auf den ersten Blick scheinbar maßvoller ausfällt: »Aamin war 
selbst ein so guter Tschangispieler; wenn er den Tschangi ergriff und ihn zı schlagen 
begann, taten sich selbst die Seelen der Vögel auf vor Lust.«!? Aber das st wirklich 

nur auf den ersten Blick der Fall, denn diese scheinbare Mäßigkeit ist die Originalität 
des georgischen Übersetzers. Im persischen Original ist diese Stelle mit jenau dem 
gleich hyperbolischen Bild wiedergegeben, das Rustveli verwendet: »Wenn lamin von 
Zeit zu Zeit einen Gesang zum Tschangi anstimmte, kamen die Steine zur Oberfläche 
des Wassers empor.«*© 
Die Hyperbel ist nicht nur eine tropische Form von Rustvelis Epos oder :in Kunst- 

griff, den er zur Beschreibung einzelner Szenen verwendet, sondern sie it ganz all- 
gemein der Stil von Rustvelis Dichtkunst. Diesbezüglich besonders kennzechnend ist 

die künstlerische Darstellung der Liebe der Helden, ihrer Ekstase und Lieesraserei. 
In dieser Hyperbolisierung der Liebe unterscheidet sich der »Vepxistgao:ani« nicht 
etwa von der persischen Poesie, sondern ähnelt ihr. Der vom Liebeswahnergriffene 

und in die Weite hinausgezogene Tariel ist eine für das orientalische Epc typische, 
traditionelle Figur. Doch in Tariels Liebesraserei gibt es eine Besonderhüt, die vor 
allem darin besteht, daß anstelle der für die orientalische Poesie charaktristischen 

Hyperbolisierung der Liebe als Wahnsinn eine verhältnismäßig maßvolle,vernünfti- 
ge Grenze gezogen wird. Im Unterschied zu Ma3nun im »LeilmaZnuniani«von Niza- 
mi aus GanZa führt der Verstand Tariel nur bis an die Grenze des Wahnsnns. Rust- 

veli zeichnet das Bild des für die ästhetischen Prinzipien der orientalischenLyrik sei- 
ner Epoche traditionell in die Weite ziehenden, erregten Liebenden. D:ır Dichter 
versieht ihn mit den für die orientalische Poesie traditionellen Epitheta: verückt, von 

16 Visramiani, a. gvaxariasa da m. topurias gamocema, Tbilisi 1962, S.61. 

17 A.a.O.,S.218. 

18 A.a.O., S.207. 

19 A.a.O., S.130. 

20 Marr, N.: Gruzinskaja poema »Vitjaz' v barsovoj Skure« Soty iz Rustavi i novaja ku' lurno 15to- 
riceskaja problema (in: Fzvestija Akademii Nauk, 1917, Nr.7-8, $.420-421).



119 

Sinnen. Doch im Gegensatz zu Nizamis Ma3jnun ist er nicht verrückt. Niemand hält 
Tariel für wahnsinnig (wenn wir die verwunderten Ausrufe der Leute von Xataeti 
wegen ”Tariels Emgrif£ im dem unglieiehen Kampf-nicht in direkter Bedautung auffas- 
sen). Überall handelt er wie ein verliebter Ritter mit hohem Intellekt. An Ma%nuns 
Wahnsinn aber zweifelt niemand, weder Leils Vater noch die Getreuen des Ritters 

Navfal, die um Ma%nuns willen in den Kampf auf Leben und Tod ziehen. Auch Nav- 

fal ist nicht von der Vollwertigkeit Ma3nuns überzeugt und verläßt ihn. Selbst Ma3- 

nun betrachtet voller Zweifel sein eigenes menschliches Antlitz. In der Version des 
»Leilma3nuniani« von Teimuraz I. entfernte sich einmal, als die Eltern Leil in die 

Berge brachten, ihr Kamel von der Karawane und stieß auf wilde Tiere. Unter den 

wilden Tieren war auch MaZnun. Leil umarmte ihn und flehte ihn an: Von nun an 
kann uns niemand mehr trennen, laß uns fortgehen und uns verbergen. Mainun war 
untätig. Schließlich erwiderte er seiner Liebsten: Solange ich am Leben war, hat man 
mir nicht erlaubt, bei dir zu sein. Jetzt ist alles zu spät: Ich existiere nicht mehr. Auch 

Tariel sucht ähnlich wie Ma3nun die Freundschaft der wilden Tiere, aber diese kön- 

nen ihn nicht verstehen. Tariel konnte den Tiger nicht besänftigen, den er mit seiner 

Liebsten verglich, und tötete ihn. MaZnun dagegen lebt inmitten der Tiere, und sie 

alle sind seine Diener: »Bestürzt waren alle, die dieses Bild sahen, der Himmel ver- 

wandelte das wilde Tier in einen Menschen und machte den Menschen zum wilden 

Tier.«?! Rustveli schafft von dem traditionellen Liebenden des orientalischen Epos 
Personagen eines neuen Typs. Das Novatorische bei der Schaffung der Figuren der 

Liebenden im » Vepxistqaosani« besteht in erster Linie in der Priorität der intellektu- 

ellen Grundlage, die durch die Renaissanceimpulse in Rustvelis Weltsicht zu erklären 
ist. 
Damit ist die Hyperbolisierung ein charakteristisches Merkmal des »Vepxistqaosa- 

ni« ebenso wie der weltlichen georgischen Literatur der klassischen Zeit (und nicht 
der ganzen georgischen Literatur im allgemeinen). Doch ich denke, daß darin nicht 
jene Spezifik zu suchen ist, durch die sich die georgische Literatur von anderen Lite- 
raturen, besonders von der persischen, unterscheidet. Das ist auch D. Rayfield bestens 

bekannt. Wie er an einer anderen Stelle des Artikels bemerkt, sind die Personen des 

»Amirandare3%aniani« und des » Vepxistgaosani« vom grenzenlos hyperbolischen Geist 
des mittelalterlichen Rittertums geprägt, der sehr an die Verhältnisse in der französi- 
schen, deutschen und iranischen Hofpoesie dieser Zeit erinnert.”? 
Nach Ansicht des englischen Kartwelologen ist die Hyperbolisierung jene Eigen- 

schaft, die als eine Art schwache Seite eines so wunderbaren Phänomens, wie es die 

georgische Literatur ist, zu werten ist, denn sie ist eine »Tendenz zur Übertreibung, 
zur Durchbrechung der Rahmen des Ausdrucks, zur Überschreitung der Grenzen von 
Empfinden und Verstehen, des Genres und bisweilen des guten Geschmacks.« Zu- 
gleich war das, was wir heute als »Überschreiten der Grenzen des feinen Geschmacks« 

bezeichnen, das innerste Wesen der mittelalterlichen orientalischen Literatur. Der da- 

malige ästhetische Stil, der Geschmack des Verfassers ebenso wie der des Lesers, sucht 

in der Hyperbolisierung einen Eckstein der Schönheit der Kunst. Ich denke, daß es 
nicht gerechtfertigt ist, den ästhetischen Stil vergangener Epochen von der Position 
des Geschmacks des modernen Lesers anzugreifen. Ein solches Herangehen darf vor 
allem nicht zum Prinzip des Literaturwissenschaftlers werden. Literarischer Ge- 

21 Nizami Gangzeli: lirika; leili da ma%nuni (m. toduas targmani), Tbilisi 1974, S. 282. 

22 Rayfield, D.: Op. cit., S.5.



120 

schmack und ästhetischer Stil wandeln sich. In der Realität verschiedene:ı Epochen, 
unterschiedlicher gcographischer und politischer Areale und der komplizie:ten Nuan- 
cen verschiedener religiöser oder nationaler Literaturen formen sie sich auf unter- 
schiedliche Art. Unter einem Blickwinkel erscheint der ästhetische Stil einz:r anderen 
Epoche, eines anderen Gebiets, einer anderen religiösen oder nationalen Zinheit oft 
unverständlich und bisweilen sogar unannehmbar. Es genügt, daran zu erhnern, wel- 

che Veränderlichkeit des literarischen Geschmacks selbst innerhalb der einen eu- 
ropäischen Zivilisation nach Epochen zu beobachten ist. Für den Geschnack eines 
Teils der modernen europäischen Leser ist die selbst nur ein paar Jahrhundrte frühe- 
re sentimentale Literaturstimmung gewissermaßen unannehmbar. 
Meines Erachtens sollte jedes Kunstwerk vor allem nach dem Prinzip des Historis- 

mus, nach dem Geist der Epoche, in der es entstanden ist, bewertet werden: Es ist zu 

analysieren, wie es die traditionelle weltanschauliche Position der Epoche viedergibt, 
und jenes Novatorische herauszuarbeiten, das das betreffende Werk zum traditionel- 

len geistigen Stil beigetragen hat.


	page00112.pdf (p.112)
	page00113.pdf (p.113)
	page00114.pdf (p.114)
	page00115.pdf (p.115)
	page00116.pdf (p.116)
	page00117.pdf (p.117)
	page00118.pdf (p.118)
	page00119.pdf (p.119)
	page00120.pdf (p.120)

