
121 

AD DE AD 

Steffi Chotiwari-Jünger 

Der georgische Schriftsteller Konstantine Gamsachurdia und Friedrich 
Nietzsche 

Bevor man sich dem Thema »Gamsachurdia und Nietzsche« zuwenden kann, wird 

man nicht umhin kommen, kurz die georgische Philosophie zu streifen, da der Mittel- 
europäer kaum eine Vorstellung von ihrer 16 Jahrhunderte alten Geschichte besitzt. 
Bereits in den ersten Jahrhunderten n. Chr. existierten erste georgische philosophi- 

sche Schulen, was aus den Schriften der Griechen Themistios, Eugenios und Libanios 

bekannt geworden ist, die teilweise selbst in einer georgischen philosophischen Schu- 
le ausgebildet wurden. Einer der berühmtesten ersten Philosophen war Petrus der Ibe- 

rer (5. Jh.). In der Blütezeit des georgischen Reiches traten besonders Johannes Pe- 
triziı (11.-12. Jh.) und Schota Rustaweli (12. Jh.) mit ihrem philosophischen Denken 

hervor, das damals in vorzüglicher Weise mit der Literatur verbunden wurde. 

Während sich die altgeorgische Philosophie auf griechisches (byzantinisches) Den- 

ken orientierte (im Mittelalter waren der Aristotelismus und der Neuplatonismus vor- 

herrschend), so war die Ausrichtung nach der Fremdherrschaft der Mongolen, Os- 
manen und Türken (13.-18. Jh.) ab dem 19. Jh. die deutsche Philosophie. 

Da 1801 der gewaltsame Anschluß Georgiens an Rußland erfolgte, war die Philoso- 
phie Georgiens ab dieser Zeit eng mit der Geschichte der Philosophie Rußlands ver- 
bunden. S. Dodaschwili (1805-1836) ist z. B. Autor der ersten russischen, auf Kant 
orlentierten »Logik«, in der er die Gedankenwelt des deutschen Idealismus mit Pe- 
trizis Neuplatonismus verknüpfte. G. Kikodse (1825-1896) schrieb das Buch »Die 
Grundlage der expeıimenteilen Psychologie« 1858, das viele Jahre als Handbuch an 
russischen Seminaren galt. 

Mit dem 20. Jh. wurden die deutsch-georgischen philosophischen Beziehungen immer 

mehr erweitert, studierten doch viele Georgier an deutschen Universitäten bei ange- 
sehenen deutschen Philosophen, so z. B. D. Usnadse (1886-1950), K. Gamsachurdia 
(1893-1975), G. Robakidse (1880-1962), G. Kikodse (1885-1960) und I. Dshawa- 
chischwili (1876-1940). 
Als nach der Oktoberrevolution die Gründung einer eigenen georgischen Univer- 

sität möglich wurde (das zaristische Rußland verbot Georgien eine Universität), waren 
gerade diese ehemaligen Studenten Hauptinitiatoren und Begründer der Tbiliser Uni- 
versität und der philosophischen Gesellschaft »Petrizi«. Zwar wurde z. T. auch wei- 
terhin die freie Entwicklung der georgischen Philosophie behindert (Verbannung für 
M. Gogiberidse, Verbot der Dissertation von S. Zereteli, Bücher blieben jahrelang un- 
gedruckt, z. B. bei K. Bakradse), jedoch konnte insgesamt die Entwicklung der Phi- 

losophie in Georgien nicht aufgehalten werden. Eine besondere Entwicklung ist seit 

den sechziger Jahren zu bemerken, da vielzählige Allunionskonferenzen, Kolloquien, 

Symposien, internationale Konferenzen in Georgien durchgeführt und besonders enge 
wissenschaftliche Beziehungen mit den deutschen Universitäten Jena und Gießen ge- 
pflegt wurden.



122 

Einer der oben erwähnten Georgier, die in Deutschland studierten, war dır Schrift- 

steller Konstantine Gamsachurdia, der gemeinsam mit Micheil Dshawachichwili als 

Begründer der neuen georgischen Literatur zählt. Seine Bekanntschaft mitder deut- 

schen Philosophie begann bereits am Gymnasium in Kutaisi. Gamsachurdi schreibt 
dazu selbst im Jahre 1918: »In Kutais besuchte ich das georgische Adelsg'mnasium 

und absolvierte dasselbe im Jahre 1912. Schon im Gymnasium empfand ich :roßes In- 

teresse für dic Persönlichkeit Friedrich Nictzsches und bemühte mich dehalb, die 
deutsche Sprache zu erlernen. Auch drängte es mich, die deutsche Wissenchaft und 
Philosophie, besonders aber die neueste, kennenzulernen.«' 

Aus einer anderen Quelle erfahren wir, daß der Gymnasiast bereits erste Teile von 

»Also sprach Zaratustra« übersetzt hatte. Diese Begeisterung Konstantin: Gamsa- 

churdias für das Werk Friedrich Nietzsches wird aus der Rezeptionssitution ver- 
ständlich. Ab 1899 waren Nietzsches Werke gleichzeitig mit mehreren Überetzungen 

in Rußland erschienen und zur Mode geworden.* 

Nach Beendigung des Gymnasiums, das Gamsachurdia mit der Diplomarhksit zu den 

»Überflüssigen Menschen bei Turgenjew« absolvierte, erhielt der Schüle: ein Ilia- 

Tschawtschawadse-Stipendium der Stadt Kutaisı mit der Bedingung, in Petersburg zu 

studieren, wo der verstorbene Schriftsteller gelernt hatte. Dort begann Kınstantine 

Gamsachurdia auch seine Studien, als aber Professor Niko Marr an der Fikultät für 

Östliche Sprachen sich einmal herablassend über Ilia Tschawtschawadse äulerte, ant- 
wortete der Student schroff und verließ demonstrativ das Auditorium, umbald dar- 

auf an einer anderen Universität seine Studien fortzusetzen.* 

An der Königsberger Universität studierte Gamsachurdia vor allem die Plilosophie 
Kants und Weltgeschichte. Ein Jahr später war er bereits in Leipzig immärikuliert, 
wo er Psychologie-Vorlesungen bei Professor Wundt und Ästhetik-Vorlesingen bei 
Professor Kästner hörte. Daneben widmete sich Gamsachurdia dem Studiun der klas- 

sischen deutschen Literatur. 
Nach seiner Übersiedelung nach München beschäftigte sich der georgisch: Student 

zunächst zwar mehr mit deutscher Philologie, orientalischer Geschichte urd Mytho- 
logie, jedoch nach seiner Internierung nach Ausbruch des ersten Weltkreges wird 
Gamsachurdia gezwungen, sich wieder aktuellen philosophischen Fragen zuzıwenden. 
Neben literarischen Werken liest er nun im Internierungslager im Schloß Isnaning bei 
München die Werke von Philosophen. »Die ganzen Nächte hindurch las ichBergson, 
Schopenhauer, Nietzsche und Swedenborg, und sie haben noch lange Jahe danach 
meinen Verstand erregt.«* 
Kurz darauf wurde Konstantine Gamsachurdia in das Kriegsgefangeneıjulager zu 

Traunstein (ehemalige Ziegelfabrik in der Nähe Münchens) gebracht. In enem Ge- 
such des Georgiers an das Generalkommando, als freier Mensch in Traunsein leben 
zu dürfen, schildert er sein Verhältnis zu Deutschland: » ... weil ich ein Zıgling der 

1.  Universitätsarchiv der Humboldt-Universität zu Berlin, Philosophische Fakultät v. 1'45, 1fd. Nr. 

588, Blatt 46. Dokumente wurden von mir aufgefunden - St. Ch.-J. Siehe dazu: Ch«tiwari-Jün- 
ger, Steffi: Konstantine Gamsachurdia —- Ein bekannter georgischer Schriftsteller eiist Student 
der Berliner Universität, in: Beiträge zur Geschichte der Humboldt-Universität zu Berin 6 (1982), 

S. 57-88. 

2. Korneva, M.: MereZkovskij und die deutsche Kultur (in: Zeitschrift für Slawistik 7 (1992) 4, 
S.517? 

3. Gamsachurdia, K.: Izbrannye proizvedenija v Sesti tomach, Tbilisi 1968, Bd.6, S.477 

4. A.a.O., S.478. S



123 

deutschen Kultur und Literatur bin. Nach Deutschland ging ich wie ein Pilger ins Hei- 
ligenland, weil hier die Heimat von Goethe, Nietzsche, Schiller und Dehmel ist.« 

Dureh die Vermittlang vor Thomas Mannn konnie Gamsachurdia enWassen werden 
und sich zunächst in München aufhalten. Am 7. Januar 1916 ließ er sich an der Ber- 

liner Friedrich-Wilhelms-Universität immatrikulieren. Neben osteuropäischer Ge- 

schichte und Landeskunde, semitischen Sprachen, Orient- und Religionsgeschichte, 

iranischer und armenischer Philologie studierte er Logik, Philosophie und Psycholo- 
gie bei den Professoren Riehl und Erdmann. » ...aber in dieser Zeit war ich sehr von 
den Vorlesungen des Akademiemitglieds Meyer (Geschichte des Ostens), des Neu- 

kantianers Professor Alois Riehl (Philosophie) und Erdmanns (Logik) angezogen.«® 
In einem Brief an den Dekan der Philosophischen Fakultät im Zusammenhang mit 

seiner Promotion an der Friedrich-Wilhelms-Universität zu Berlin schreibt Gamsa- 

churdia abschließend: »Es war für mich stets die höchste Ehre und das höchste Glück 
als ein Schwertträger Goethes und Nietzsches ... gewirkt zu haben.«’ In seinem Le- 

benslauf spricht der Promovend davon, in Tbilisi 1918 eine Monographie »Friedrich 

Nietzsche —- Leben und Werk« in georgischer Sprache herausgegeben zu haben.* Bis- 

her konnte dieses Buch jedoch noch nicht nachgewiesen werden. 
In jenen Jahren war das Berufsziel Konstantine Gamsachurdias noch nicht klar ab- 

gesteckt. Wie wir aber wissen, sollte eine Entscheidung zwischen den Berufen Philo- 

soph, Historiker oder Literat fallen, seltener war eine Militärkarriere im Gespräch. 

Nach der Rückkehr nach Georgien erschienen Anfang der zwanziger Jahre in 
georgischen Zeitungen zwei Artikel Gamsachurdias mit den Überschriften »Goethe, 
Napoleon, Nietzsche«* (1921) und »Goethe oder Mystiker«!° (1922), die beide nicht 
in die achtbändige georgische Gesamtausgabe seiner Werke aufgenommen wurden. 

Sowohl in der Trilogie (so nennt Gamsachurdia seine Abhandlung »Goethe, Napole- 
on, Nietzsche«) als auch im Artikel »Goethe oder Mystiker« stellt der Autor eine Ver- 
bindung zwischen Goethes »Faust« und der Philosophie Nietzsches her. Für Gamsa- 
churdia ist die Gestalt Faust die erste europäische Darstellung des Nietzscheschen 
Übermenschen, der danach strebt, die menschliche Kraft und die menschlichen Mög- 

lichkeiten zu überwinden. Faust sei ein Übermensch außerhalb jeglicher sozialer 
Schranken, der das Kollektiv, die Masse und ihren Beifall haßt, was ihn somit nötigt, 

sich von den Menschen zurückzuziehen, um in den besten Beziehungen zu den Dä- 

monen zu sein. 

In ganz besonderer Weise fand das Denken und das Werk Friedrich Nietzsches je- 
doch im literarischen Schaffen Gamsachurdias seinen Niederschlag, ganz intensiv ın 
seinem Erstlingsroman »Das Lächeln des Dionysos«, den er im Jahre 1916 begann und 
schließlich 1924 abschließen konnte. Zweimal ging das Manuskript zum Roman ver- 
loren. Die jetzt vorliegende Variante entstand im Jahre 1924, ein Jahr später wurde 

5. Gesuch vom 21. November 1914. BayHStA Abt. IV Kriegsarchiv KA, StvGuKdo I. Ak. Nr. 

2002/1. Die Dokumente wurden von mir aufgefunden - St. Ch.-J. Ein spezieller Artikel »Kon- 
stantine Gamsachurdia in München« ist im Druck. 

6 . Gamsachurdia, K.: op. cit., S. 480. 

7 . Universitätsarchiv der Humboldt-Universität zu Berlin, Philosophische Fakultät v. 1945, Ifd. 

Nr.588, Blatt 43. 

8 . A.a.O., Blatt 48. 

9 , Gamsaxurdia, K.: goete, napoleoni, ni&e (in: socialist-pederalisti, 23.7.1921). 

10. Gamsaxurdia, K.: goete tu mistikosi (in: ilioni, Nr. 1, 1922).



124 

sie erstmals herausgegeben. Eine deutsche Übersetzung des Romans lie:t noch nicht 
vor. 
Gerade dieses erste Buch, das nach dem Deutschlandaufenthalt erschen, läßt ver- 

muten, daß hier die deutschen philosophischen Gedanken am deutlichsen weiterge- 
tragen wurden. Und tatsächlich, von den sechs Romanen (»Das Lächel des Diony- 

sos«, »Die Entführung des Mondes«, »Die Blüte der Weinreben«, »Dierechte Hand 

des großen Meisters«, dt. 1969, »Dawit der Erbauer«, »Seiten aus deiınLeben Goe- 

thes«), zahlreichen Erzählungen und wenigen Gedichten fand FriedrichNietzsche in 

»Das Lächeln des Dionysos« seinen sichtbarsten Niederschlag. 
Der in der georgischen Variante 325 Seiten umfassende Roman »DasLächeln des 

Dionysos« handelt vom georgischen Adligen Konstantine Sawarsamidse, ıessen Leben 

in den Jahren 1914 bis 1919 (mit einer Rückblende) gestaltet ist. Der literrische Raum 

ist weitgespannt und führt von Georgien über Paris, Mailand, Venedig.Rom, Alba- 

no, Assisi, Perugia, Florenz, Berlin wieder nach Georgien. Der Ich-Ezähler Kon- 

stantine Sawarsamidse berichtet in einem Tagebuchmonolog, der sich in 2 Abschnitte 

unterteilt, seine Erlebnisse und Beobachtungen. Die 52 Abschnitte werdin wiederum 
durch 13 Keba (georgisch = Loblied, Preisung, Hymne) zusammengefafß. 

In ihnen erfährt der Leser von einem zweiunddreißigjährigen Mann, dır sieben Be- 

rufe gewechselt hat, unglücklich ist und seinen Weg nicht gefunden hat In allen Le- 

bensbereichen ist cr ein Suchender bzw. ein Zerstörter oder selbst Zertörender. Er 

versteht es nicht, seine Liebe zu Jeannette zu erhalten, den historischer Ereignissen 

(z. B. Novemberrevolution) steht er gleichgültig gegenüber, von der Gseellschaft ist 
er angeekelt, zu seinen vielen zufälligen Bekannten vermag er keine Freindschaft zu 

entwickeln. Vielmehr läßt er sich treiben und sucht Ablenkungen, beson(ers aber den 

Gott Dionysos. Um die ganze Leere und Aussichtslosigkeit des Leben des georgi- 
schen Intellektuellen in Deutschland noch sichtbarer zu machen, flicht ıer Autor 23 

Seiten Erinnerungen an seine vorwiegend frühe Kindheit in Georgien uün. Hier war 
alles hervorragend, geheimnisvoll. Hier war er glücklich. 
Konstantine Sawarsamidse zieht ohne Ziel und Zweck durch die Ländır Westeuro- 

pas; er ist ein widersprüchlicher Mensch, in dem sich etwas Oblomowum und ein 
Stück Faustisches Suchen, der Individualismus eines Klim Samgin (Tetraogie, Gorki) 
und der Schönheitssinn und Rausch eines Aschenbach (Thomas Mann >Der Tod in 
Venedig«) vereinigen. 
Und doch ist er keine Summe aller dieser Helden; er ist eine neue, äuferst lebendi- 

ge, anziehende und zugleich abstoßende Gestalt, die durch ihren Zwiespilt Spannung 
und Kraft ausströmt und so einen ganz besonderen, neuartigen Typ eimr zerstörten 
Persönlichkeit darstellt. Genetisch komme der Roman vom westlichen Rıman, schrieb 

Gamsachurdia einmal. »Der europäische Roman des 18. , 19. Jh. s gab die Kogeschichte 
eines jungen Mannes (Goethe, Chateaubriand, Stendhal, France, Baliac, Herman 

Brang, Jens Peter Jacobson und andere).« Auch die Form des Bewußtsensstroms des 
Helden weist auf Lehrer wie Proust, Joyce und andere hin. Andere GestJten und mit 

der Hauptgestalt nicht korrespondierende Schichten sind fast nur angdeutet, aber 
konkret und deutlich durch wenige Zeilen charakterisiert. Hier werden Gestaltungs- 
momente der deutschen Expressionisten genutzt, deren Auffassungen Gımsachurdia 

Anfang der zwanziger Jahre in Georgien in mehreren Artikeln propagiet hatte. 
Durch den gesamten Roman zieht sich eine Lebensphilosophie der Hauptgestalt, 

eine Lebensauffassung, die zunächst geheimnisvoll und verschlossen blebt.



125 

Die georgiche Literaturkritik verwies zunächst auf den »Herrenmenschen« Nietz- 
sches aus den Werk »Also sprach Zaratustra«, jedoch mußte nach einer Prüfung fest- 
gesteltt werden, daß wohl-eisige Zügerdes Herrenmenschen in-Sawarsarmidse veran- 

kert sind, jeloch insgesamt eine solche Hypothese als sehr gewagt erscheint. Dem 

Nietzscheanschen Herrenmenschen sind Charakteristika eigen, die Sawarsamidse völ- 

lig fremd sind. So fordert Nietzsche in seinem Werk den höheren Menschen zum Haß 
auf das einfiıche Volk, auf die »Pöbel-Schwindhunde«, auf und rät, ihnen aus dem 

Wege zu gehen. Sawarsamidse dagegen hat oft Umgang mit einfachen Menschen. In 

seinen Be:zichungen läßt sich kein entsprechender Haß, Verachtung oder Mißtrauen 
entdeckem (vgl. die Beziehung Sawarsamidses zu Taia Schelia, Bianka, den italieni- 

schen Bawem ...) oder gar der Wunsch (wie bei Nietzsche) nach »Überwindung des 
Pöbels«, dies »Nächsten, Ärmsten, Leidendsten, Besten«. 

Nietzsche spricht vom Einsiedler Herrenmensch, vom »Adlermuth« und »Bösen« im 

Herrenmenschen. Sawarsamidse ist zwar einsam, aber er ist nie ein »mit Stolz in den 

Abgrund Sehender« oder »ein mit gewollter Bosheit beladener Mensch«, mit dem 

Ziel, »Weniges, Langes und Fernes« zu schaffen, denn ihm ist jedes in die Zukunft 

Blickendess fern. Sawarsamidse ist kein »höherer« Mensch, der »auf eigenen Beinen 
geht«. Hatt er nicht immer andere nach dem Weg gefragt oder andere gebeten, ihm 

den Weg zu zeigen? 
Nietzsche warnt die »>Herrenmenschen« auch vor den Gelehrten, denn sie sind sei- 

ner Meinung nach unfruchtbar; Sawarsamidse aber ist selbst als Persönlichkeit im 
Leben und als Mensch biologisch unfruchtbar., 
Gamsachurdias Gestalt mißlingt vieles im Leben (nach Nietzsche ist das für den »Her- 

renmenschen« durchaus charakteristisch), aber er ist kein »lachender Sturm«. Im Ge- 
genteil, er ähnelt eher dem »Pöbel«, dem Traurigkeit eigen ist und den Nietzsche als 
»Hanswürste«, »Schwarzsichtige«, »Schwärsüchtige« und »Schwindhunde« bezeichnet. 
Gamsachurdias Held ist weder »Sturmwind«, »guter, freier Sturmgeist« noch »Geist 

aller freien Geister«. 

Natürlich verfügt Sawarsamidse auch über einige Eigenschaften des »höheren Men- 
schen«, aber diese sind bei weitem nicht die wesentlichsten. Sawarsamidse ist durch- 

aus ein eigennütziger Mensch; er tut nichts für andere, gerade so, wie es Nietzsche for- 

dert. Ebenso scheint sich Nietzsches Vorwarnung: »Wie wolltet ihr hoch steigen, wenn 
nicht euer Väter Wille mit euch steigt?« in Sawarsamidse zu bestätigen. Dieser wen- 
det sich nämlich vom Vater ab, und anstatt hoch zu steigen, scheitert er. »Wer aber 

Erstling sein will, sehe zu, daß er nicht auch Letztling werde!«!! 

Insgesamt sind die wahren Tugenden des Übermenschen die des Kriegers und Sol- 
daten. Das Ideal ist nicht der grübelnde, um Erkenntnis ringende, einsame, kontakt- 

schwache und empfindliche Gelehrte, sondern die starke Natur, die zugleich vital und 

beherrscht ist!? — und gerade Sawarsamidse ist keine starke Natur. 
Die Begeisterung der Hauptgestalt Sawarsamidse für den Gott Dionysos gab Anlaß, 

ein anderes Werk Nietzsches in die Betrachtung einzubeziehen: »Die Geburt der Tragö- 

die aus dem Geiste der Musik« 1872. In diesem Werk hatte Nietzsche zum ersten Mal 
seine Apollo-Dionysos-These dargelegt, daß die Kunst auf der Einheit und dem Wi- 
derspruch des Apollinischen und Dionysischen beruhe, die Fortentwicklung der Kunst 
an die »Duplicität des Apollinischen und des Dionysischen gebunden ist. An ihre bei- 

11. Vorhergehende Zitate aus: Za, KGW, V]/1, S. 552-564. 

12. Frenzel, I.: Nietzsche, Hamburg 1989, S. 111.



126 

den Kunstgottheiten, Apollo und Dionysus, knüpft sich unsere Erkenntniss, dass in 

der griechischen Welt ein ungeheurer Gegensatz nach Ursprung und Zielen zwischen 
der Kunst des Bildners, der apollinischen, und der unbildlichen Kunst der Musik, als 

der des Dionysus, besteht, beide so verschiedene Triebe gehen neben einander her, 

zumeist im offenen Zwiespalt mit einander und sich gegenseitig zu immer neuen kräf- 
tigeren Geburten reizend ...«13 
Die Vermutung über den Einfluß peraüe dieses Werkes auf Gamsachurdia wurde 

durch den Hinweis in der »Geschichte der deutschen Literatur«!* bestärkt, daß näm- 

lich »Die Geburt der Tragödie aus dem Geiste der Musik« den größten Einfluß von 
allen anderen Schriften Nietzsches auf die Kunstschaffenden, Dichter und Schriftstel- 

ler ausgeübt habe. Auch Thomas Mann, den Gamsachurdia von den modernen deut- 

schen Schriftstellern am meisten verehrte und ihn als Lehrmeister ansah, lernte my- 

thisches und lebensphilosophisches Denken von Nietzsche, und aus der »Geburt der 
Tragödie« recht leistungsfähige Beschreibungsmöglichkeiten für die seelischen Be- 
findlichkeiten und Konstruktionstypen!”, psychologische Verstehens- und Beschrei- 

bungsmodelle, psychologische Grundmuster!®. Bei einer musikalischen Nietzsche- 
Feier im Jahre 1924 sagte Thomas Mann: »Seine Sprache selbst ist Musik und be- 
kundet eine Feinheit des inneren Gehörs, eine Meisterschaft des Sinnes für Fall, Tempo, 

Rhythmus der scheinbar ungebundenen Rede.«!7 

Im Roman »Das Lächeln des Dionysos« ist der Gott Dionysos außerhalb der Über- 
schrifi noch mehr als zehnmal genannt.!® Im ersten Bild wird Sawarsamidse von Cha- 
lil-Bai ein Gemälde mit dem Titel »Die zweite Wiederkunft des Dionysos« gezeigt. 
Mit ihm wird der Leser mit dem Gott bekanntgemacht. »Subtropisches Meerufer. Mit 
Bananen, hohen Palmen, dichtem Schilf bedeckt. Der Boden - roter Kies, Korallen-, 

Phyrus- und Bernsteinfarben sind freizügig auf der Erde, ım Meer und am Himmel 

verteilt. Im Schilf und im Stroh schweigende rotäugige Tiger, im Dickicht der wilden 
Weinreben ziegenhufige Satyre. Die Delphine, Seepferdchen und Krokodile sind aus 
den indigoblauen Wellen aufgetaucht: gebannt schauen sie das unbekannte Wunder 
an. Die Welt isi jung und glänzend wie am ersten Tag der Erschaffung. Aus den sma- 
ragdenen Wellen steigt ein junger, zarter Jüngling; seine Beine sind aus zwei nassen 

Elfenbein gemeißelt, sein Bauch - eine Marmortafel zum Aufschreiben der zehn Ge- 

bote der Schönheit, seine Ohren - zwei weiße Perlmuscheln. Der kleine längliche Kopf 
weist eine edelmütige Rasse aus. Unter den schwarzen Augenbrauen, aus den schräg 
geschnittenen Lidern sehen dunkelblaue Augen, ihr strahlendes Leuchten ist das 
Lächeln der ersten Erschaffung. Die Freude in dem grenzenlosen Äther, unbegrenz- 
ten Wasser und dem mütterlichen Atem der fruchtbaren Erde verzückt. Er kommt 
neugeboren ans Ufer aus den Elementen, fast als ob er eben erst aus dem fruchtba- 
ren Leib des Ozeans zurückgekehrt ist, wo die Feen die goldene Wiege schaukelten. 

Die Ekstase zeigt sich im Öffnen der Augen und im Ausbreiten der Arme.«!* 

13. GT, KGW IIM/1, S. 21. 

14. Istorija nemeckoj literatury, Bd. 4, Moskva 1968, S. 334. 

15. Dierke, M.: Thomas Mann und die Tiefenpsychologie (in: Thomas-Mann-Handbuch, Stuttgart 

1990, S. 288). 

16. Hillebrand, B.: Nietzsche und die deutsche Literatur. 

17. Mann, Thomas. 

18. Es besteht ein Unterschied zwischen dem georgischen Original und der russischen autorisierten 
UÜbersetzung von M. Gamsachurdia und M. Grzendsiza.



127 

Dionysos ist ein griechischer Gott, der Gott der Fruchtbarkeit und des Rausches; 
später ist er zum Weingott geworden und hat als Beschützer der Weinkultur hohe Be- 
deutung erlange. Bie Fruchtbarkeir wird daureh-die Bananemnstauden, Patmen« wilden 

Weinreben und dichten Sträucher von Binsen ausgedrückt. Die auf dem Gemälde zu 
sehenden Satyrn versinnbildlichen das Gefolge des Gottes, das aus Silenen (zweibei- 

nigen Mischwesen Mensch-Pferd), Satyrn (Naturdämone der griechischen Sage) und 
Mänaden (Verehrerinnen des griechischen Gottes Dionysos) besteht. Sie streifen als 

Festschwarm des Gottes bei kultischen Umzügen in verzückter Raserei tanzend durch 

Wälder und Gebirge. 
Die Reaktion des sonst so pessimistischen Ich-Erzählers des Romans auf das Bild ist 

beeindruckend und von immenser Wichtigkeit. »Und vor mir entwickelte sich das My- 
sterium einer unbefleckten Empfängnis und der zweiten Wiederkunft des ewig Herr- 
lichen ... Lange und kräftig drückte ich die Hand Chalil-Bais.«?° 
Der Lieblingsgott Sawarsamidses wird auf dem Bild »Die Wiederkunft des Diony- 

sos« wie eine Skulptur dargestellt, die an die Darstellungen griechischer Plastiken er- 

innert. Durch den Vergleich mit Elfenbein, Marmor und Muscheln wird das beson- 

ders unterstrichen. Von Anfang an erscheinen auf den Kunstwerken aus Griechen- 

land neben dem Gott auch Tiere: Löwen, Panther, Stiere, Schlangen, Esel und Böcke. 

Im erwähnten Bild sind es Delphine, Seepferdchen, Tiger und Krokodile. Unter dem 
Zauber des Dionysischen festigt sich also nicht nur der Bund zwischen den Menschen; 
die entfremdete, feindliche oder unterjochte Natur feiert ihr Versöhnungsfest mit ihrem 

verlorenen Sohne, dem Menschen. »Freiwillig beut die Erde ihre Gaben und fried- 
fertig nahen die Raubtiere der Felsen und der Wüste. Mit Blumen und Kränzen ist 

der Wagen des Dionysus überschüttet: Unter seinem Joche schreiten Panther und 
Tiger.«?! — so sagt es Nietzsche. 
Gleich zwei Seiten später im Roman »Das Lächeln des Dionysos« ist der Gott Diony- 

sos als Feind Christi erwähnt. Spätestens hier wird ein Gleichklang mit Nietzsche zu 
bemerken sein. Der gedankliche Gegenspieler des Christentums ist in Gamsachurdias 
wie in Nietzsches Werken keine Welt ohne Gott, sondern eine Welt mit dem Gott 

Dionysos. »Dionysos gegen den Gekreuzigten« —- so lauten die Schlußworte von »Ecce 
homo«, einem Spätwerk Friedrich Nietzsches. 
In der Stadt Paris, in den antiken Sälen, zeigt die Hauptgestalt seiner Geliebten die 

seltenen Marmorkollektionen des Gottes Dionysos: Den kleinen Dionysos schaukeln 
die Nymphen in einer goldenen Wiege, dann wieder ist Dionysos auf den Armen des 
Hermes.?? Oft sind wie in Gamsachurdias Roman die Geburt, die Kindheit oder die 

Jugend des Dionysos dargestellt. Die Mutter des Gottes ist Semele, eine alte Erdgöt- 
tin, die Geliebte des Zeus. (Im Roman treten die Eltern des Dionysos in folgender 
Episode auf: In Albano sieht Sawarsamidse auf einem Bild seinen Gott wilde Pferde 
bändigen. Semele und Zeus stehen etwas abseits und erfreuen sich an ihrem Sohn.??) 
Der Vater Dionysos’' kam eines Tages wie üblich mit Donner und Blitz zu Semele. 
Dabei wurde sie getötet, und der Sohn mußte im Nymphenland Nysa erzogen wer- 
den. (Deshalb im Roman: »... wo die Nymphen die goldene Wiege schaukelten«). 

19. Gamsaxurdia, K.: reeuli txzulebani, Bd. V, Tbilisi 1967, S. 651. 

20. Ebenda. 

21. GT, KGW II1, S. 25. 

22. Gamsaxurdia, K.: r&euli txzulebani, Bd. V, S. 714. 

23. Ebenda.



128 

Der Geliebten Sawarsamidses, Jeanette, gefällt Rafaels Madonna mit dem Kind Chri- 

stus viel mehr als Dionysos. Sawarsamidse möchte Jeannettes Sympathie von Christus 
auf Dionysos übertragen, doch ist auch er nicht immer ganz glücklich mit seinem Lieb- 
lingsgott. »Ich verfluche das Schicksal«?*4, heißt es einmal, dann wieder »O junger 

Dionysos, du bist süßer als die Seele.«? 

In Rom erinnert sich Sawarsamidse in einer Kneipe an Dionysos, als er an den Wän- 
den Ziegenhörner sieht, »die von Dionysos so geliebt werden«?°, Dicsc trägt Diony- 
sos als Zeichen auf dem Kopf; sie charakterisieren das Wilde und Ungestüme. Oft 
trägt er auch Stierhaut. 

Auch in Albano besichtigt Sawarsamidse die Kollektionen der Dionysos-Darstel- 
lungen. Hier wird neben dem jungen Gott Dionysos auch bereits der rasende, wüten- 

de und mitleidlose Dionysos vorgestellt: »Dionysos mit dem Angesicht eines Löwen«””. 
Und Sawarsamidse erinnert an seine tragische Seite: »Im Vatikan, im Capitol, in der 

Villa Borghese, in der Villa Albano, in jeder Pose, in jedem Zustand habe ich meinen 

geliebten Gott gesehen, gelangweilt, begeistert, angetrunken, mit Triumph gehend, 
kämpfend und schweigend. Eine ganze Woche habe ich mir nur Kollektionen von 

Dionysos angesehen, aber nirgends habe ich den Dionysos lächelnd gesehen.«8 

Auch in Berlin durchstreift Sawarsamidse die Museen und entdeckt im Friedrichs- 

Museum einen Jüngling aus weißem Marmor, der dem Jüngling Dionysos aus der Villa 

Albano ähnlich sieht.?? 
Als Sawarsamidse in seine Heimat zurückkehrt und seine Geliebte mit dem Sohn 

Pharviz, der Modell für das Gemälde »Die zweite Wiederkunft des Dionysos« stand, 

ihm folgen, wandelt sich das Verhältnis der Hauptfigur zu seinem Gott gründlich. 
Zunächst ist für Sawarsamidse ganz wichtig zu erfahren, ob Jeannette auch das Gemäl- 
de »Die zweite Wiederkunft des Dionysos« mitgebracht habe, dann beginnt in seinem 
Innersten eine Verknüpfung seiner Verehrung des Gottes mit dem jungen Pharviz: 

»Der herrliche Jüngling stellte sich mir als junger Gott dar...«09 Der Sohn Pharviz 
fehlt Sawarsamidse bald, dann verfolgt er ihn, um sich an dessen Anblick ständig zu 
erlaben, auch wird er eifersüchtig. 
In seinem Egoismus, mit seinem Gott allein zu sein, macht er sich, obwohl er vor 

einem Ausritt zu gefährlicher Zeit bei Unwetter gewarnt wird, schuldig am Tod sei- 
nes eigenen Ideals. ; 
Nach dem Unfall, der zum Tod des jungen Pharviz führt, sieht sich Sawarsamidse 

das Porträt Pharviz' auf dem Gemälde noch einmal an, und er verdammt den Tag, an 

dem er es zum ersten Mal sah. Der Gott des Weines und der Fröhlichkeit scheint 
herbstlich der traurigen Abastumani-Natur zuzulächeln und ewigen Frühling und Un- 
sterblichkeit zu versprechen.*! 

24. A.a.O.,5S. 716. 

25. A.a.O.,5.717. 

26. Gamsachurdia, K.: Izbrannye proizvedenija, Bd.6, S. 153. 

27. Gamsaxurdia, K.: r&euli txzulebani, Bd. V, S. 766. 

28. Ebenda. 

29. A.a.O., S. 860. 

30. Gamsachurdia, K.: Izbrannye proizvedenija, Bd. 6, S. 323. 

31. Gamsaxurdia, K.: reeuli txzulebani, Bd. V, $.948.



129 

Auch hier sind Nietzsches Gedanken wiederzuerkennen, denn nach ihm macht die 

Wiederkehr selbst das Sein aus, insoweit diese im Werden und im Vergehenden sich 
bejaht und-daderch gezüchtet, setektiert-werdem kann. ® + + + + + 0 404 4 4 u 
In den ersten Szenen im Roman »Das Lächeln des Dionysos«, die den Gott vorstel- 

len, scheint er den ursprünglichen Vorstellungen vom Gott des Weines im alten Grie- 
chenland zu entsprechen. Sobald aber in Gamsachurdias Werk das Schicksal Sawar- 

samidses mit dem Gott des Rausches verbunden wird, stoßen wir auf eine Weltan- 
schauung und Lebenshaltung, die auf die philosophischen Anschauungen von 
Nietzsche zurückzuführen sind: Nietzsche fühlte sehr tief eine »Umwertung aller 
Werte«. »Heidegger hat der Philosophie Nietzsches eine besondere Bedeutung in- 

nerhalb der Geschichte der Metaphysik zugesprochen. Er deutet sie als die Vollen- 
dung der abendländischen Metaphysik, insofern sich in der von ihr vollzogenen Um- 
kehrung der Metaphysik deren Wesensmöglichkeiten erschöpfen sollen. In Nietzsches 

Denken geschieht aber noch mehr: die Zerstörung der Metaphysik aus ihr selbst her- 
aus.«3 Er wollte das Auseinandergefallene wieder begrenzen und schuf so neue phi- 

losophisch-mythische Orientierungen, die ein erneuter Versuch einer langen Reihc 
von Restaurierungsversuchen altgriechischer Mythen war. Nietzsche legte seinen My- 

thos, die Dionysos-Idee, erstmals in seinem Jugendwerk »Die Geburt der Tragödie 

aus dem Geiste der Musik« dar. Dionysos erkennt den tragischen Hintergrund des Le- 

bens, aber er nimmt die Leiden auf sich. Nietzsche lehrt, daß die Menschen Dionysos’ 

an das Leben glauben sollen und die »ewige Lust (am Dasein - St. Ch.-J.) nicht in 
den Erscheinungen, sondern hinter den Erscheinungen« zu suchen haben*“. Die Haupt- 

figur in Gamsachurdias Roman erkennt wie Dionysos den tragischen Charakter der 
Verhältnisse, ist aber ebenso wie der leidende Dionysos passiv und wartet auf die Wie- 
dergeburt der Tragödie. Sawarsamidse verhält sich wie der durch Nietzsche charak- 
terisierte Chor der griechischen Tragödie. »...er sieht, wie dieser, der Gott leidet und 
sich verherrlicht, und handelt deshalb selbst nicht. Bei dieser, dem Gotte gegenüber 
durchaus dienenden Stellung ist er doch der höchste, nämlich dionysische Ausdruck 
der Natur ...« 
Von Anfang an werden im Roman leichte Zweifel am Dionysischen hervorgerufen. 

Das ist immer dann der Fall, wenn Sawarsamidse dem Gott Dionysos am nächsten ist 
und sich dem Rausch der Liebe oder dem Rausch des Weines völlig hingibt, denn das 
Dionysische bedeutet das leidenschaftliche Anschwellen in dunklere Zustände, der 
ewige Wille zur Zeugung und Fruchtbarkeit, deren vollkommenstes Symbol der Wein 
darstellt. In solchen Situationen verzweifelt Sawarsamidse. Das ist jedoch sehr selten, 
und er zieht auch daraus keine Konsequenzen. Das zeigt sich besonders in den Sze- 
nen des Romans, in denen Sawarsamidse gemäß der dionysischen Weltempfindung 
Unmut gegenüber Optimismus äußert, dessen Notwendigkeit Nietzsche folgender- 
maßen zu beweisen versuchte: »Wenn die alte Tragödie durch den dialektischen Trieb 
zum Wissen und zum Optimismus der Wissenschaft aus ihrem Gleise gedrängt wurde, 
so wäre aus dieser Thatsache auf einen ewigen Kampf zwischen der theoretischen und 
der tragischen Weltbetrachtung zu schliessen; und erst nachdem der Geist der Wis- 

32. Deleuze, G.: Nietzsche und die Philosophie, Hamburg 1991, S. 53, 75. 

33. Müller-Lauter, W.: Nietzsches Lehre vom Willen zur Macht (in: Nietzsche-Studien, Bd.3 (1974), 
S. 1). 

34. GT, KGW III/1, S. 105. 

35. A.a.O..S. 59.



130 

senschaft bis an seine Grenze geführt ist, und sein Anspruch auf universale Gültigkeit 
durch den Nachweis jener Grenzen vernichtet ist, dürfte auf eine Wiedergeburt der 

Tragödie zu hoffen sein ...«* 
Die optimistische Weltanschauung der Arbeiter während der Novemberrevolution 

in Deutschland mußte Sawarsamidse gemäß seiner dionysisch-tragischen Weltan- 
schauung belächeln. Wie Nietzsche glaubte er nicht an eine Selbstbefreiung der Armen 
und Elenden. Ohne diese Erklärung scheinen dem Leser die Handlungen Sawarsa- 
midses während der Kämpfe als unbegreiflich: Er macht Schießübungen auf Men- 
schen. 

Sawarsamidses Ironie, später die Zweifel, schließlich der Haß auf das Christentum 

verweisen ebenso auf Nietzsche, der energisch das Christentum bekämpfte. »Mit sich 

überschlagender Stimme« hat Nietzsche es als »unsterblichen Schandfleck der Mensch- 
heit« bezeichnet, — weiß Thomas Mann zu berichten.”” Zu Beginn des Romans lacht 

Sawarsamidse noch, als er bemerkt, wie Christus sich von den Menschen als Feldhü- 

ter ausnutzen läßt. »...auf den Wegkreuzungen bewacht der ans Holzkreuz genagel- 

te Christus mit ausgebreiteten Armen die Ernte der italienischen Bauern«*8, Als ihm 
aber ein Mönch im Keller einer Kirche die menschlichen Skelette von 60000 Heiligen 

Vätern zeigt, rief dieser Vorfall in ihm die große Veränderung hervor. »Von diesem 
Tag an wurde mir klar, daß das heidnische Rom meinem Herzen viel näher ist.«?? 

Mitunter wird Sawarsamidse in der Literaturwissenschaft ein »religiöser Zwiespalt« 

zugeschrieben.“ Einerseits, so wird gemeint, ist er ein Verehrer des Dionysos, ande- 
rerseits aber strebt er nach Christus und gibt sich bisweilen selbst als Gott der Wüste 
aus. Der Literaturwissenschaftler Sigua widerspricht dieser Meinung und erkennt, daß 
Sawarsamidse nur die Gestalt des Christus, wie sie sehr stark ins Volksbewußtsein ein- 
gegangen ist, ausnutzt und ihr den dionysischen Inhalt gibt.*! 
Das Ende des Romans fällt das Urteil über die Philosophie der Hauptgestalt. Im letz- 

ten Teil des Romans zweifelt Sawarsamidse stark an seiner Welthaltung, doch er fin- 
det nicht die Kraft, sich von dieser zu lösen; er ergibt sich völlig dem Geist des Diony- 

sos, dem Rausch, der Begeisterung für den jungen Pharviz, der für Sawarsamidse den 
Gott versinnbildlicht. Dabei mißachtet er die menschlichen Verhaltensnormen, ver- 

liert seine Würde und muß folgerichtig sein Ideal zerstören. 
Der Titel »Das Lächeln des Dionysos« zeigt die olympischen Götter: »Aus dem 

Lächeln sind die olympischen Götter, aus seinen Tränen die Menschen entstanden.«“? 
Der Autor Gamsachurdia beteiligt sich nicht an der bedingungslosen Anbetung eines 
Dionysos, eher verweist er auf die Gefahr einer solchen dionysisch-tragischen Welt- 
sicht. Auch Thomas Manns Verhältnis zu den philosophischen Lehren Nietzsches blieb 
skeptisch-distanziert.*® Nietzsche hatte die neue dionysische Daseins- und Ge- 
schichtsauffassung gegen den sokratischen Geist gesetzt** und aufgefordert: »Ja, glaubt 

36. A.a.O., S. 107. 

37. Mann, Th.: Nietzsches Philosophie im Lichte unserer Erfahrung, 1948, S. 16. 

38. Gamsaxurdia, K.: reeuli txzulebani, Bd. V, S. 745. 

39. A.a.O., S.765. 

40. Bakraze, A.: mitologiuri engadi, Tbilisi 1969, S. 11/12. 

41. Sigua, S.: epoka da stilis problema, Tbilisi 1976, S. 266. 

42. Nietzsche Friedrich. 

43. Kristiansen, B.: Thomas Manns Nietzsche-Rezeption (in: Thomas-Mann-Handbuch, Stuttgart 

1990, S. 261).



131 

mir an das dionysische Leben, wagt es, tragische Menschen zu sein«®, Andererseits 
betonte er die stetige Verbindung des Apollinischen und des Dionysischen. 
""Agpoflil'fisdl""".""'Didn}’sifch’""""‘ 

Schopenhauers illusionäre Übergangs-Bereich zur Welt 
Welt der »Vorstellung« als metaphysischer »Wille« 
principium individualionis/Ich Ekstase, Ich-Auflösung 
Isolation Kollektiv 

Gesittung Rausch 
Form und Begrenzung Auflösung 
Kultur Natur 
Askese Sexualität 

USW. usw.46 
Inwieweit Gamsachurdia Nietzsche folgt, daß die Fortentwicklung (der Kunst) an 

die Duplizität des Apollinischen und des Dionysischen gebunden ist, bleibt aufgrund 

der Ich-Erzählsituation des Romans und der dadurch versteckten Autorensicht offen. 

Da der Roman in der Ich-Form geschrieben ist und auch einige biografische Ähn- 
lichkeiten zwischen Konstantine Sawarsamidse und Gamsachurdia augenscheinlich 

werden, schrieb der Autor in seinem Nachwort: »Bürden Sie nicht mir die Sünden 

Konstantine Sawarsamidses auf, denn auch ich habe Sünden genug.«* 
Wer gerecht sein will - so meinen Thomas Mann und Konstantine Gamsachurdia - 

darf nicht die Welt verändern wollen, sondern muß sich dem Lauf der Dinge im Be- 
trachten dessen hingeben, was war, ist und sein wird. Anstatt auf Weltbesserung be- 

dacht zu sein, ist der Gerechte bemüht, jedem Wirklichen oder Gedachten das Seine 

zu geben und die Dinge so gewähren zu lassen, wie sie sind.*® Dennoch machte es die 

Philosophie Nietzsches möglich, daß sich beide Autoren dem Sozialen und Materia- 

len überhaupt zuwandten und sich zunehmend zu einem sozialen Humanismus be- 
kannten.® 
Es ist bezeichnend, daß sich Gamsachurdia zwecks Charakterisierung seiner Haupt- 

figur zwischen den zwei Gottheiten Apollo und Dionysos für Dionysos entscheidet. 
Einen Georgier im apollinischen Gewand darzustellen, wäre sicher auch ein vergeb- 

liches Bemühen geblieben, was durchaus mit dem georgischen Nationalcharakter zu 
begründen wäre. Interessant jedoch ist, daß für Sawarsamidse der Ausweg aus der 
dionysischen Welthaltung nur eine noch größere Vertiefung in sie bedeutete und nicht 
eine Entwicklung zum Apollinischen hin, während doch dem apollinischen Deutschen 
Aschenbach bei Thomas Mann in der Novelle »Der Tod in Venedig« als Ausweg aus 
seiner absoluten Gesittung, Begrenzung, Askese usw. nur die Versenkung in das Diony- 
sische bleibt, dem er sich genauso hingibt wie Sawarsamidse. Daß Gamsachurdia bei 
seinen Gestaltungen auch Thomas Manns Novelle im Auge hatte, kann durchaus an- 
genommen werden, hatte sich doch der georgische Autor mit dem Werk Thomas 
Manns gerade vor der Entstehungszeit seines Romans gründlich bekanntgemacht und 
sehr hoch eingeschätzt. Nach den Aussagen von Gamsachurdia waren beide Autoren 

44. Frenzel, I.: op. cit. , S. 48. 

45. Nietzsche, Friedrich. 

46. Dierks, M.: op. cit. , S. 289. 

47. Gamsaxurdia, K.: r&euli txzulebani, Bd. V, S. 590. 

48. Kristiansen, B.: op. cit. , S. 265. 

49. A.a.0.,5.271.



132 

miteinander bekannt und unterhielten einen Briefwechsel. In einem Gesuch des Ge- 
orgiers war folgender Hinweis zu finden: »Hier habe ich einen Briefwechse! mit dem 
deutschen Dichter Thomas Mann gehabt, da ich schon im vorigen Frühling seinen 
Roman «Der Tod in Venedig» übersetzt und zugleich von ihm die Verfasserrechte 
dazu erhalten habe.«°° Ein Vergleich der Werke Thomas Manns Novelle »Der Tod in 
Venedig« und Konstantine Gamsachurdias Roman »Das Lächeln des Dionysos« wurde 
in einem speziellen Artikel vorgenommen.*! 
Nicht nur in Hinsicht auf die Umsetzung der Dionysos/Apollo-Problematik sind die 

Autoren Gamsachurdia und Mann von Nietzsche beeinflußt. Eine wesentliche Berei- 
cherung erfuhren die Schriftsteller auch durch den tiefgründigen und beschreibbaren 
Psychologismus, die Moralkritik und Entlarvungspsychologie, durch kulturkritische 
und politische Auffassungen, die Zuwendung zu sozialen und materialen Fragen, die 

Musik der Sprache bei Nietzsche. 
Im Geleit zum Buch »Zur Genealogie einer Moral« schreibt der Autor Macha: 

»... Nietzsche, dessen geistige Nachwirkungen zunächst in der philosophischen Bel- 

letristik (mit Thomas Mann, Hugo von Hofmannsthal, Gustav Landauer, Heinrich 

Mann, Stephan George, Hermann Hesse, Georg Heym, Stefan Zweig, Nikos Kazant- 

zakis, Andre Gide, Andre Malraux, Robert Musil, Stanislaw Przybyszewski, aber auch 

Arnold Zweig, Franz Kafka, Max Brod u.a. m. ) und Poesie (Rainer Maria Rilke, Chri- 

stian Morgenstern, Karl Kraus, Gottfried Benn u.a.), später — leider! auch in der Phi- 

losophie (mit Karl Jaspers und Martin Heidegger vor allem) eine ganze Generation 
der europäischen Intellektualität unverkennbar geprägt haben«“?, In Anbetracht der 
im Artikel dargelegten Tatsachen und Zusammenhänge möchten wir in Erweiterung 
dieses Textes im ersten Teil auch den anerkannten georgischen Schriftsteller Kon- 
stantine Gamsachurdia vermerkt wissen. 
Bisher wurde von der Forschung im Westen die Beziehung Gamsachurdias zu Nietz- 

sche aus den bekannten Gründen der Sprachbarriere nicht berücksichtigt. In Georgi- 
en selbst ging man mit Nietzsche ähnlich wie in der DDR um. »In der DDR mit Nietz- 
sche umgehen, hieß aber grundsätzlich, ihn nach Möglichkeit zu umgehen .... jeden- 
falls aber immer kritisch Abstand zu halten.«®. 
Es ist an der Zeit, auch den Einfluß Friedrich Nietzsches auf das georgische Gei- 

stesleben (der Schriftsteller Konstantine Gamsachurdia ist nur ein Beispiel dafür) ver- 
stärkt zu erforschen. Auch den Sohn Konstantine Gamsachurdias, Swiad Gamsa- 

churdia, kurzzeitig Präsident der Republik Georgien, beschäftigte Nietzsches Ge- 
genüberstellung von Apollo und Dionysos. In einem Artikel über Lew Tolstoj aus den 
Jahren 1977-1978 ließen sich folgende Gedanken finden: » Tolstoj ängstigt in der Musik 
vorwiegend das dionysische Element, die gewaltige Explosion der Anarchie der Ge- 
fühle. Romain Rolland hat sehr genau bemerkt, daß auch der Aufruhr Goethes gegen 
Beethoven durch sie verursacht wurde. (Goethe, ein Künstler apollinischer, beschau- 
licher Natur, war vom dionysischen Wirbelsturm der Beethoven-Musik, von seiner 
verzaubernden, versklavenden Kraft zusammengezuckt. )«“* 

50. Gesuch vom 21. November 1914, 2002 /1. 

51. Jünger, St. = Iungeri, St.: konstantine gamsaxurdia da tomas mani (in: Kkritika, Nr. 4/1981, S. 
113-125). 

52. Macha, : Zur Genealogie einer Moral, München 1985, S. 2. 

53. .Müller-Lauter, W.:. Über.den Umgang mit. Nietzsche (in:.Sinn und Form 5 (1991), S. 833). 

54. Gamsachurdia, Z.: MeZdu pustynej i pustyn'ju (in: Literaturnaja gazeta, 14. 4. 1993).


	page00121.pdf (p.121)
	page00122.pdf (p.122)
	page00123.pdf (p.123)
	page00128.pdf (p.124)
	page00129.pdf (p.125)
	page00130.pdf (p.126)
	page00131.pdf (p.127)
	page00132.pdf (p.128)
	page00133.pdf (p.129)
	page00134.pdf (p.130)
	page00135.pdf (p.131)
	page00136.pdf (p.132)

